
ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის 
გ. წერეთლის აღმოსავლეთმცოდნეობის 

ინსტიტუტი 
საერთაშორისო კონფერენცია 

ახლო აღმოსავლეთი და კავკასია: 
კულტურა. ისტორია. პოლიტიკა 

 

 
G. Tsereteli Institute of Oriental Studies  

of the Ilia State University  
International Conference  

THE MIDDLE EAST AND CAUCASUS: CULTURE, 
HISTORY, POLITICS 

 
December 18-20 დეკემბერი, 2025 

 
თეზისები Abstracts 

 
 



2 
 

 
 
 
 
საორგანიზაციო კომიტეტი: 
გიორგი სანიკიძე (თავმჯდომარე), თამაზ აბაშიძე, გრიგოლ 
ბერაძე, თამარ ლეკვეიშვილი, თამარ მოსიაშვილი, ნიკოლოზ 
ნახუცრიშვილი 
 
Organizational committee: 
George Sanikidze (chair), Tamaz Abashidze, Grigol Beradze, 
Tamar Lekveishvili, Tamar Mosiashvili, Nikoloz Nakhutrishvili 
 
რედაქტორი: გიორგი სანიკიძე 
 
Editor: George Sanikidze 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



3 
 

შ ი ნ ა ა რ ს ი  
 

 
 
ელენე ჯაველიძე 
უმბერტო ეკოს „ვარდის სახელისა“ და ორჰან ფამუქის  
„მე წითელი მქვიას“ ტიპოლოგიური ევრისტიკა    11 
Elene Javelidze 
A Typological Heuristics of Umberto Eco's The Name of the Rose  
and Orhan Pamuk's My Name Is Red      12 
 
მარინე შონია 
ჰალდუნ თანერის პიესის „სამშობლოს მხსნელიშაბანი“  
შესწავლისათვის        14 
Marine Shonia 
For the Study of Haldun Taner’s Play Savior of the 
Fatherland Shaban        16 
 
თამთა ფარულავა 
ალექსანდრე გვახარიას წერილების 
„პერსონაჟთა გალერეა“       18 
Tamta Parulava 
“The Gallery of Characters” in Aleksandre 
Gvakharia’s Essays        19 
 
მარინა მეფარიშვილი 
შენიშვნები უგარიტული სოლისებრი 
დამწერლობის თაობაზე       20 
Marina Meparishvili 
Some Notes on Ugaritic Cunieform Script     21 
 
მაია სახოკია 
გრამატიკული პერიოდიზაციის 
არგუმენტაცია (სპარსულის მაგალითზე)     22 
Maia Sakhokia 
Arguments to Grammatical Periodization: Persian    23 
 
ქეთევან რ. რამიშვილი, ელენე გიუნაშვილი 
სასანური საბეჭდავები ხარის გამოსახულებებით 
საქართველოს მუზეუმების კოლექციებში     25 



4 
 

 
Ketevan R. Ramishvili,Helen Giunashvili 
Sasanian Seals with Bull Representations at Museums 
of Georgia         26 
 
ნიკა ხოფერია 
ბიზანტიური და სასანური ჯარის კვება ლაზიკის ომში (541-562 წწ.) 28 
Nika Khoperia 
The Nutrition of the Byzantine and Sasanian Armies 
during the Lazic War (541-562 CE)      29 
 
ირაკლი ფაღავა 
იოანე ბატონიშვილის „სჯულდება“ როგორც წყარო ფულადი  
პოლიტიკის დარგში ქართლ-კახეთის სამეფოს მმართველი  
ელიტის აზროვნების შესასწავლად      30 
Irakli Paghava 
Prince Ioane’s Sjuldeba (Code) as a Window into the Mindset of Monetary  
Policymakers in the Kingdom of Kartl-Kakheti     32 
 
ირინე ნაჭყებია 
ევროპელ მოგზაურთა ცნობები ებრაელთა საქორწილო  
რიტუალების შესახებ ოსმალეთის იმპერიაში (XIX საუკუნე)  34 
Irine Natchkebia 
European Travellers' Accounts of Jewish Wedding Rituals in  
the Ottoman Empire (19th Century)      35 
 
ნინო ჯაველიძე 
„ბერძენთა სიყუარული“       37 
Nino Javelidze 
“Love of the Greeks”        38 
 
მანანა გაბაშვილი 
საქართველოს არსებობისა და გადარჩენის მექანიზმები   39 
Manana Gabashvili 
Mechanisms of Georgia’s Existence and Survival    40 
 
თამარ დემეტრაშვილი 
XVII საუკუნის 30–60-იანი წლების იმერეთის სამეფო კარის სამოსი:  
ალექსანდრე III-ისა და ნესტან-დარეჯანის გამოსახულება  
გელათის ფრესკაზე        42 



5 
 

Tamar Demetrashvili 
Royal Court Attire in Imereti during the 1630s-1660s: The Depictions of  
King Alexander III and Queen Nestan-Darejan in the Gelati Fresco  43 
 
ირაკლი თოფურიძე, შალვა დათიაშვილი 
ერაყის მოსახლეობის ტანისამოსი მამლუქთა მმართველობის  
პერიოდში         44 
Irakli Topuridze, Shalva Datiashvili 
Iraqi population Clothing during the Mamluk rule Period   45 
 
თამარ მოსიაშვილი 
მოხატული ბებიები ანუ ტატუირების ტრადიციები  
არაბულ სამყაროში        46 
Tamar Mosiashvili 
Ornated Grandmothers or Tattooing Traditions in the Arab World  47 
 
ეთერ ღვინიაშვილი 
არაბულენოვანი წარწერა დედოფლისწყაროდან    49 
Eter Gviniashvili 
Arabic inscription from Dedoplistskaro      50 
 
ჯული შოშიაშვილი 
სიყვარულის ქრისტიანული ინტერპრეტაციისთვის   52 
Juli Shoshiashvili 
For the Christian Interpretation of Love     53 
 
დავით თინიკაშვილი 
ხილულ სქიზმათა მიღმა: ეკლესიის ონტოლოგიური ერთიანობა 54 
David Tinikashvili 
Beyond Visible Schisms: The Ontological Unity of the Church   55 
 
ნათია დუნდუა, ნათია მიროტაძე 
„სპარსეთის“ ასახვა ‘ესთერის წიგნის’ ქართულ ვერსიებში  56 
Natia Dundua, Natia Mirotadze 
The Reception of ‘Persia’ in the Georgian Versions of the Book of Esther 57 
 
ნათელა ჟვანია 
ეთიოპიის (აბისინია) ქრისტიანული, მაგიური ტექსტების კრებულები 59 
Natela Zhvania 
Ethiopia (Abissinia) Christian Magic texts’ collection    59 



6 
 

 
თამარ მესხი 
ორი წინამძღვრის (ჯვარის მამის) ერთდროული მოღვაწეობა  
იერუსალიმის ჯვრის მონასტერში და მისი შედეგები   60 
Tamar Meskhi 
Simultaneous Activities of Two Hegumens (“Jvaris mama”) at  
Jerusalem Cross Monastery and their Consequences    62 
 
Yaroslav V. Pylypchuk 
Movses Dasxurantsi or Movses Kalankatuatsi: Who Was  
the Author of the «History of the Country of Aluank»?    63 
 
Tatiana Denisova  
Dutch Figures in Colonial Batavia: Insights from Tuhfat al-Nafis  65 
 
ლალი გულედანი 
ისრაელში გამოცემული ქართულენოვანი  რელიგიური  
ლიტერატურა         66 
Lali Guledani  
Georgian-Language Religious Literature Published in Israel   67 
 
Boris Morozov 
The Emigration of Zionist Convicts from the Soviet Union to Palestine,  
1920s-1930s         69 
 
Mohammad Golshan 
Judeo-Persian Medical Text: Linguistic Features of Shifting Scripts in  
Copying Kifāyat-i Manṣūrī       70 
 
ელისო ელიზბარაშვილი, ნინო კვირიკაშვილი 
არაბი სამხედრო ტყვეები ბიზანტიის საიმპერატორო  
ცერემონიებზე და 946 წლის დიპლომატიური მისია   71 
Eliso Elizbarashvili,  Nino Kvirikashvili 
Arab Prisoners of War at Byzantine Imperial Ceremonies and  
Diplomatic Mission of 946       72 
 
გრიგოლ ბერაძე, თამარ ლეკვეიშვილი 
აბას-აბადი - შაჰ-აბას I-ის ბრძანებით კახეთში აშენებული  
ქალაქის მოკლე ისტორია (1618–1625)     74 
 



7 
 

Grigol Beradze, Tamar Lekveishvili 
Abbas Abad — A Brief History of the City Built in Kakheti (Georgia)  
by the Order of Shah ʿAbbas I (1618–1625)     75 
 
კახაბერ დემეტრაშვილი 
მეფე ბორის გოდუნოვის ინიციატივით სეფიანთა სახელმწიფოში  
მივლინებული პირველი ელჩობის ისტორია    76 
Kakhaber Demetrashvili 
History of the First Embassy Sent on a Mission upon the Initiative of  
the King Boris Godunov to the Safavid State     77 
 
გიორგი მაჭარაშვილი 
ლომი და ხარი ქართულ ეროვნულ სიმბოლიკაში    79 
Giorgi Macharashvili 
The Lion and the Bull in Georgian National Symbolism    80 
 
ინგა ინასარიძე 
„აბრაამის შეთანხმება“ და ისრაელის გავლენა რეგიონული  
დომინანტობისთვის ირან-საუდის არაბეთის დაპირისპირებაზე 81 
Inga Inasaridze 
The Abraham Accords and Israel’s Influence on the  Iran–Saudi Arabia  
Rivalry for Regional Dominance      82 
 
ჯაბა მესხიშვილი 
ტრამპის მეორე ადმინისტრაციის დროს აშშ-იაპონიის  
ურთიერთობებში არსებული გამოწვევები     83 
Jaba Meskhishvili 
Existing Challenges in U.S.–Japan Relations during the Second  
Trump Administration        84 
 
ნიკოლოზ ნახუცრიშვილი, თეა შურღაია 
ახალი წყარო ფერეიდნელი ქართველების ფოლკლორისა და  
დიალექტის შესწავლისათვის      86 
Nikoloz Nakhutsrishvili, Tea Shurgaia 
A New Source for the Study of Folklore and Dialect of Fereydani  
Georgians         87 
 
ნუცა გულიაშვილი 
ფერეიდანიდან საქართველოში რეპატრირებულ ოჯახთა  
წესები და ტრადიციები       89 



8 
 

Nutsa Guliashvili 
Cultural Norms and Traditions of Families Repatriated from Fereydan  
to Georgia         90 
 
Ali (David) Moslehi Moslehabadi 
New Manuscript Fragments May Shed Partial Light on  
the Early Decades of Georgians’ Settlement in Iran’s Fereydan Region  91 
 
ლელა კემულარია, ცირა კემულარია,  
დავით ქორქია, თანნაზ ამელი 
მიხეილ ქორქიას და ვასილ კარგარეთელის ოჯახებს  
ირანული ისტორია        92 
Lela Kemularia, Tsira Kemularia,  
David Korkia, Tannaz Ameli  
The Iranian History of the Families of Mikheil Korkia and  
Vasil Kargareteli        94 
      
საბა ტაველიშვილი 
თურქეთის როლი ევროკავშირის ენერგეტიკულ უსაფრთხოებაში:  
ენერგეტიკის სექტორის გავლენები თურქეთ-ევროკავშირის  
პოლიტიკურ თანამშრომლობაზე      96 
Saba Tavelishvili 
Turkey’s Role in EU Energy Security: How Energy Security Dynamics  
Shape Turkey–EU Political Cooperation     97 
 
თამთა ბოკუჩავა 
რეპრესიები ოპოზიციის წინააღმდეგ - სტამბოლის მერის  
დაპატიმრება         99 
Tamta Bokuchava 
Crackdown on Opposition - Arrest of Mayor of Istanbul   100 
 
ემზარ მაკარაძე 
„გონების თამაშები“ - რ. თ. ერდოღანის ინტელექტუალური  
სტრატეგია         101 
Emzar Makaradze 
“Mind Games” - R. T. Erdogan’s Intellectual Strategy    102 
 
დავით თავაძე 
თურქეთის თავდაცვითი სექტორის ინსტიტუციური რეფორმების  
პოლიტიკური ლოგიკა და განმაპირობებელი ფაქტორები  104 



9 
 

Davit Tavadze 
The Political Logic and Determinants of Institutional Reforms in  
Turkey’s Defense Sector       105 
 
ნიკო ქელბაქიანი 
სომხეთ-აზერბაიჯანის შეთანხმება ირანულ მედიაში და 1930-იანი  
წლების ირან-თურქეთის ტერიტორიული გაცვლის აჩრდილი  107 
Niko Kelbakiani 
The Armenia-Azerbaijan Peace Agreement in Iranian Media and  
the Specter of the 1930s Iran-Turkey Land Swap Deal    108 
 
მირანდა ბაშელეიშვილი 
რელიგია და კულტურა ირანის და სამხრეთ კავკასიის ქვეყნების 
ურთიერთობებში: უცხოელ მკვლევართა ნაშრომების ანალიზი  110 
Miranda Basheleishvili 
Religion and Culture in the Relations between Iran and the South  
Caucasus Countries: Analysis of Foreign Researchers’ Works   111 
 
სიმონ გურეშიძე 
აჰმად აშ-შარაყას გარდამავალი მთავრობის შიდა და საგარეო  
პოლიტიკური ვექტორები    `   112 
Simon Gureshidze 
Ahmad al-Sharaa's Transitional Government's Internal and Foreign  
Policy Vectors         113  
 
თინათინ ქაროსანიძე 
ქალების როლის როლი გლობალურ ჯიჰადისტურ დაჯგუფებებში:  
ევოლუცია და თანამედროვე ტენდენციები    114 
Tinatin Karosanidze 
The Role of Women in the Global Jihadist Organizations: Evolution  
and Modern Tendencies       116 
 
გიორგი ომსარაშვილი, გიორგი ნარიმანიშვილი 
არაბი ჯიჰადისტების გავლენა ჩრდილოეთ კავკასიური ეროვნულ-
განმათავისუფლებელი მოძრაობის რადიკალიზაციის პროცესზე  
(1995-2007წწ.)         117 
 
Giorgi Omsarashvili, Giorgi Narimanishvili 
The Influence of Arab Jihadists on the Radicalization of  
the North Caucasian National Liberation Movement (1995 - 2007)  120 



10 
 

 
თამარ ღუღუნიშვილი 
პალესტინური მოძრაობა „ჰამასის“ 2023 წლის 7 ოქტომბრის  
ავანტიურიდან ირან-ისრაელის 2025 წლის ომამდე   122 
Tamar Ghughunishvili 
From Hamas’s Gamble on October 7, 2023, to the Iran–Israel War of 2025 124 
 

პრეზენტაცია 
‘სამხედრო ტყვეთა ბედი ბიზანტიაში (VIII-XVსს)’ 

შოთა რუსთაველის საქართველოს ეროვნული სამეცნიერო ფონდის მიერ 
დაფინანსებული პროექტის FR -23-3178 განხორციელების შუალედური 

შედეგები 
Presentation 

‘The Fate of the Prisoners of War in Byzantium (8th- 15th c.)’ 
The Interim Results of the Implementation of the Project supported by Shota 

Rustaveli National Scientific Foundation FR -23-3178 
 

ნინო კვირიკაშვილი 
სამხედრო ტყვეთა გაცვლასა და გამოსყიდვასთან დაკავშირებული  
საკითხები ატ-ტაბარის „მოციქულთა და მეფეთა ისტორიის“ მიხედვით 127 
Nino Kvirikashvili 
Issues related to the exchange and ransom of prisoners of war according to  
al-Tabari's "History of the Prophets and Kings"     128 
 
ელისო ელიზბარაშვილი 
ტყვეობის სტრატეგიული და ეთიკური პარადიგმები  
ბიზანტიურ სამხედრო ტრაქტატებში     130 
Eliso Elizbarashvili 
Strategic and Ethical Paradigms of Captivity in Byzantine Military Treatises 131  
 

გიორგი სანიკიძე, ირინე ნაჭყებია, მარინა ალექსიძე, 
თამთა ბოკუჩავა, ქეთევან ოთარაშვილი 

შოთა რუსთაველის ეროვნული სამეცნიერო ფონდის მიერ დაფინანსებული 
პროექტის (# FR- 21-8081) ფარგლებში გამოცემული ნაშრომის  

"თბილისის ეთნორელიგიური მოზაიკა“ (1801-1921)"  
პრეზენტაცია 

George Sanikidze, Irine, Irine Natchkebia, Marina Alexidze, 
Tamta Bocuchava, Ketevan Otarashvili 

Presentation of the book published in the frame of the project 
‘Ethnoreligious Mosaics of Tbilisi (1801-1921)’ 

supported by Shota Rustaveli National Scientific Foundation (# FR- 21-8081) 



11 
 

 
ელენე ჯაველიძე 
 
უმბერტო ეკოს „ვარდის სახელისა“ და ორჰან ფამუქის „მე წითელი 

მქვიას“ ტიპოლოგიური ევრისტიკა 
 

უმბერტო ეკოსა და ორჰან ფამუქის რომანების შესწავლა დაკავშირებულია 
რამდენიმე ძირეულ, საბაზისო საკითხთან: შეგვიძლია თუ არა, პოსტმოდერნიზმის  
ქრონოლოგიური და ტიპოლოგიური ელემენტების გამოვლენა, რომელშიც 
გათვალისწინებული იქნება საერთო ტენდენციები, მხატვრული და 
ეპისტემოლოგიური კომპონენტები? როგორ უკავშირდება ფამუქის 
შემოქმედებითი ღირებულებები მის წინამორბედ პოსტმოდერნისტ ავტორ, ეკოს? 
ორივე მწერლის შემოქმედება ჰეტეროგენულია, თუმცა პოსტმოდერნიზმის 
ძირეული პარადიგმის პარამეტრების დანახვა სირთულეს არ წარმოადგენს. 
შეგვიძლია გამოვყოთ საერთო ღირებულებები, მეთოდოლოგიური მიდგომები, 
დისკურსები და პოზიციები, შესაბამისად,  ამ ორი ნაწარმოების შედარებითი 
ანალიზი გარკვეულ  კითხვებზე პასუხის გაცემის შესაძლებლობას  იძლევა. 

უმბერტო ეკოს „ვარდის სახელისა“ და  ორჰან ფამუქის „მე წითელი მქვიას“ 
ჟანრული თავისებურებები მსგავსია.  ორივე რომანი ისტორიული და 
ფილოსოფიურია; ორივე რომანი პოსტმოდერნიზმის წიაღში წარმოქმნილი 
„მეტაფიზიკური დეტექტივის“  სტრუქტურაზეა აგებული.  „ვარდის სახელში“ 
მკითხველი მეთოთხმეტე საუკუნის იტალიურ სააბატოში ხვდება, ხოლო ორჰან 
ფამუქის „მე წითელი მქვიაში“ კი მეთექვსმეტე საუკუნის სტამბოლში 
მინიატურისტთა ნაყაშხანაში არსებულ ისტორიულ ატმოსფეროში იძირება. ორივე 
ავტორი იხილავს შუა საუკუნეების თეოლოგიურ დისკურსებს: რწმენის, 
ჭეშმარიტების, „იგივეობის ესთეტიკის“ კანონიკურ თეზაურუსს. ინტერტექსტულ 
დონეზე „მე წითელი მქვიას“ პროტოტექსტად უმბერტო ეკოს `ვარდის სახელი~ 
უნდა მოვიაზროთ, ეს პარატექსტისა და ტექსტებს შორის დიალოგის დონეზეც 
მოჩანს. ფამუქი ახალ სიცოცხლეს სძენს ეკოს სემიოტიკურ რომანს და ის 
ექფრაზისის სიბრტყეზე გადააქვს. მწერალი რომანის ფინალურ ნაწილში `ვარდის 
სახელის~ ხაზგასმულ კონოტაციას იძლევა: „ასე დაჭკნა ნახატით აღფრთოვანების 
წითელი ვარდი, სპარსთა ქვეყნიდან მიღებული შთაგონებით ასი წელი 
სტამბოლში რომ იფურჩქნებოდა“. განსაკუთრებულ ყურაღებას იქცევს რომანებს 
შორის ინტერკომუნიკაციურ დონეზე `სიბრმავის~ მარკერი. „ვარდის სახელში“ 
მკვლელის ძიება დაკავშირებულია შუა საუკუნეების ლიტერატურის თეორიასთან 
(იგულისხმება არისტოტელეს „პოეტიკის“ მეორე წიგნის „კომედიის“ გადამალვა-
განადგურება). ფამუქის რომანში მკვლელობები დაკავშირებული ისლამური 
მინიატურების ინვარიანტული ესთეტიკური ნორმის დარღვევასთან. ორივე 
რომანში გამოძიება სემიოტიკური ხერხებით ხდება და ხორციელდება დაფარული 
ნიშნების, კვალის შესწავლით. ამ რომანებში არ გვხვდება ყოვლისმცოდნე 



12 
 

აუტოქტონული მთხრობელი, რომელიც სიმართლეს ხედავს და იცის, ყველა 
მთხრობელი არასანდოა. 

ორივე რომანს აქვს მრავალშრიანი სტრუქტურა. გაჟღენთილია 
ინტერტექსტული მითითებებით,   რადგან „წიგნები ყოველთვის სხვა წიგნებზე 
საუბრობენ და ყველა ისტორია ყვება იმას, რაც უკვე ითქვა“ („ვარდის სახელი“).  
ამ ტექსტებში წარმოდგენილი მრავალრიცხოვანი ალუზიები აყალიბებს 
კოდირებულ „მინიშნებათა ლაბირინთს“, რაც პოსტმოდერნისტული ესთეტიკის 
უმნიშვნელოვანესი ნიშან-თვისებაა. ორივე ავტორი განზრახ ურევს ჟანრებსა და 
თხრობით დონეებს, მკითხველს რთავს აღსანიშნისა და აღმნიშვნელის 
პოსტმოდერნისტულ თამაშში. ამ ნაწარმოებების შედარებითი ევრისტიკული 
კვლევა გვიჩვენებს, რომ ამ ორი რომანის პოსტმოდერნისტული სტილისტიკა 
თვალსაჩინოდ მსგავსია.   
 
ელენე ჯაველიძე ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის მკვლევარი და თურქოლოგიის 
დეპარტამენტის ხელმძღვანელი 
elene_javelidze@yahoo.com 
 
 
 
 
 
 
Elene Javelidze 
 
A TYPOLOGICAL HEURISTICS OF UMBERTO ECO'S THE NAME OF THE ROSE AND 
ORHAN PAMUK'S MY NAME IS RED 
 

The study of the novels by Umberto Eco and Orhan Pamuk raises several 
fundamental, basic questions: Is it possible to identify chronological and typological 
elements of postmodernism that take into account common tendencies, artistic, and 
epistemological components? How does Pamuk's creative values compare with those of 
his postmodernist predecessor, Eco? The work of both writers is heterogeneous, but it is 
not difficult to identify the parameters of the basic paradigm of postmodernism. We can 
identify common values, methodological approaches, discourses and positions, so a 
comparative analysis of these two works allows us to answer several questions. 

The genre features of Umberto Eco's The Name of the Rose and Orhan Pamuk's My 
Name is Red are similar. Both novels are historical and philosophical; both novels are built 
on the structure of the "metaphysical detective" that emerged in the depths of 
postmodernism. In The Name of the Rose, the reader finds himself in a fourteenth-century 
Italian abbey, while in Orhan Pamuk's My Name is Red the reader is immersed in the 
historical atmosphere of a miniaturist workshop in sixteenth-century Istanbul. Both 



13 
 

authors discuss the theological discourses of the Middle Ages: the canonical thesaurus of 
faith, truth, "the aesthetics of sameness". At the intertextual level, we should consider 
Umberto Eco's The Name of the Rose as the prototext of My Name is Red, this is also 
evident at the level of paratext and dialogue between texts. Pamuk breathes new life into 
Eco's semiotic novel and moves it to the plane of ekphrasis. In the final part of the novel, 
the writer gives a strong connotation to The Name of the Rose: "Thus withered the red rose 
of admiration for the painting, which, inspired by the Persian country, had blossomed in 
Istanbul for a hundred years." The marker of “blindness'' is particularly striking at the 
intercommunicative level between the novels. In The Name of the Rose the whodunit 
search for the murderer is connected with the theory of medieval literature (meaning the 
hiding-destruction of the second book of Aristotle's Comedy.) The murders in Pamuk's 
novel are related to the violation of the invariant aesthetic norms of Islamic miniatures. In 
both novels, the investigation is conducted using semiotic methods and is carried out 
through the study of hidden signs and traces. These novels do not feature an omniscient 
autochthonous narrator who sees and knows the truth; all narrators are unreliable. 

Both novels have a multilayered structure. They are permeated with intertextual 
references, as “Books always speak of other books, and every story tells a story that has 
already been told” (The Name of the Rose). The numerous allusions presented in these 
texts form a coded "labyrinth of references", which is a key feature of postmodernist 
aesthetics. Both authors deliberately mix genres and narrative levels, involving the reader 
in a postmodernist interplay of signifier and signified. A comparative heuristic study of 
these works shows that the postmodernist stylistics of these two novels is strikingly similar. 
 
Elene Javelidze is a Researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia State 
University and the Head of the Department of Turkish Studies 
elene_javelidze@yahoo.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



14 
 

მარინე შონია 
                                                                                                                                

ჰალდუნ თანერის პიესის „სამშობლოს მხსნელი შაბანი“ 
შესწავლისათვის 

                                                                                                                                                                                                                                                     
ჰალდუნ თანერის (1915-1986)  მხატვრულ მემკვიდრეობას თურქული 

ლიტერატურისა და თეატრის ისტორიაში თავისი საპატიო ადგილი აქვს 
მიკუთვნებული. არაერთი პრესტიჟული თურქული თუ უცხოური ლიტერატურული 
პრემიების ლაურეატის მთელი ცხოვრება თურქეთის რესპუბლიკად ჩამოყალიბება 
- განვითარების  ურთულეს პერიოდს დაემთხვა. ამდენად, იგი, როგორც თავისი 
ქვეყნის მოქალაქეცა და შემოქმედიც, გულგრილად ვერ მიიღებდა ვერცერთ 
მოვლენას,რომელიც მის სამშობლოში ხდებოდა. 

გასული საუკუნის 60 – 80 -იანი წლების უმწვავესმა პოლიტიკურმა და 
სოციალურმა დაპირისპირებებმა(ვგულისხმობთ სახელმწიფო გადატრიალებებს, 
რეპრესიებს, ახალი კონსტიტუციის მიღებასთან დაკავშირებულ კონფლიქტებს და 
მისთ.) განაპირობა ჰალდუნ თანერის პიესების თემატიკა, სტილი,კრიტიკული 
ხედვა. 

პიესა „სამშობლოს მხსნელი შაბანი“ 1967 წ. დაიწერა. მის მიხედვით  
სტამბოლის ცნობილ თეატრ - კაბარეში „სირაქლემა“, რომლის დაარსების  
ინიციატორი რამდენიმე მეგობართან ერთად ჰალდუნ თანერი იყო,  იმავე წელს 
დაიდგა სპექტაკლიც. მას წარმატება ხვდა  წილად - მაყურებელს ხსენებული 
წარმოდგენის ნახვის  შესაძლებლობა 449-ჯერ ჰქონდა. 

ორმოქმედებიანი სატირული ნაწარმოების მთავარი გმირი საკადასტრო 
სამმართველოს არაფრით გამორჩეული, რიგითი თანამშრომელი შაბანია. იგი, 
ბედის ირონიითა თუ უგუნურ ხელმძღვანელთა ნებით,  კულტურის სამინისტროს 
მთავარი მრჩეველი ხდება. თავის მოადგილედ ირჩევს თავისავე მეზობელს, 
ყოფილ ბუღალტერს მისთა ბეის. პიესას 20 სცენა აქვს. ეს სცენები პრაქტიკულად 
გამოხატავს ოც სივრცეს - მთავარი მრჩევლის ოთახს, ნატიფი ხელოვნების 
სასწავლებელს, გრამფირფიტებისა და წიგნების მაღაზიებს, კონსერვატორიას, 
სახელმწიფო თეატრს, კინოსტუდია იეშილჩამს - სადაც შაბანი  ტრიალებს, ხვდება 
და ეთათბირება  მისთა ბეის, ხელოვნების სხვადასხვა სფეროს წარმომადგენლებს. 
მათთან საუბარში ირკვევა, რომ შაბანი და მისი მოადგილე სრულიად 
გაუნათლებელნი და უმეცარნი არიან. მთავარი მრჩეველი მშობლიურ ენაზე 
გამართულად ვერ მეტყველებს, სიტყვა “კულტურის“ ნაცვლად დიალექტურ 
ფორმას „გულტურას“ იმეორებს, ბალეტი „გედების ტბა“ მისთვის „იხვების ტბაა“, 
ვენერა მილოსელის ქანდაკებასა და ახალგაზრდა მანეკენ ქალებს წინსაფრებს 
აცმევს, რომ ქვენა გრძნობები  არ აღეძრას მათ მნახველს და რელიგიური 
გრძნობები არ იყოს შეურაცხყოფილი და სხვ. ყოველი ახალი სცენა შაბანისა და 
მისთა ბეის სიბრიყვისა და თავდაჯერებულობის გამოვლენის მორიგი 
დადასტურებაა.  

ჰალდუნ თანერის ჩვენ მიერ შესწავლილი პიესები - „თქმულება ქეშანელ 
ალიზე“, „ვირის ჩრდილი“ და წარმოდგელ მოხსენებაში განხილული „სამშობლოს 



15 
 

მხსნელი შაბანი“ - ტრადიციული თურქული ხალხური დრამისა და ე.წ. მოედნის 
თეატრის, „ორთა ოიუნუსა“ და „ყარაგიოზის“ დიდ გავლენას განიცდის. 
აღნიშნული პიესაც იწყება მთქმელის მიმართვით, რომელიც მსმენელს 
/მაყურებელს პერსონაჟებს აცნობს; ყოველ სცენას წინ უძღვის მუსიკალური 
ნომერი-დივერტისმენტი, რომელიც გვაცნობს, რა უნდა მოხდეს მომდევნო 
მოქმედებაში. ნაწარმოებში ლექსს ენაცვლება პროზა, რაც ესოდენ 
დამახასიათებელია ტრადიციული თურქული თეატრისათვის. არ შეიძლება არ 
აღვნიშნოთ ჰ. თანერის დიდი გატაცება ბერტოლდ ბრეხტის შეხედულებებით. 
როგორც შესწავლილი მასალა გვიჩვენებს, იგი ხშირად რთავს თავის პიესებში 
სიმღერებს - ზონგებს, თუმცა სამართლიანობა ითხოვს ისიც აღვნიშნოთ, რომ 
თურქული ტრადიციული ხალხური თეატრის გმირები, ხაჯივათი და ფიშექარიც 
მაყურებელს სიმღერით ხშირად მიმართავენ. 

ჰალდუნ თანერი თავისი გმირებით მხოლოდ კონკრეტული ადამიანების 
სისუსტეებს არ ამხელს, ის მთელ თურქულ საზოგადოებაში დამკვიდრებულ 
ზნეობრივ მანკიერებას აკრიტიკებს სიცილით. მისი კრიტიკის ობიექტებს 
თავიანთი „პირველსახეები“ უთუოდ ეყოლებოდათ და იმდროინდელი 
მკითხველისათვის / მაყურებელისათვის,  ჩვენგან განსხვავებით, მათი გამოცნობა 
ასე თუ ისე შესაძლებელი იქნებოდა. ამას გვაფიქრებინებს პიესის დასაწყისში 
გაჟღერებული სტრიქონები : „ უფროსები იცინიან, კაცს თავი დაანებე, ის მოიკითხე, 
შინაგან საქმითა მინისტრი სპეციალობით ვინაა. უროლოგი! ტურიზმის მინისტრი 
ცხოვრებაში ტურისტი არ ყოფილა! საგარეო საქმეთა სამინისტროს საჭე კი 
პენსიონერი გუბერნატორის ხელშია!“ სატირის ბუნებიდან გამომდინარე, 
მინიშნებები დროთა განმავლობაში „ცვდება“ და მათი დადგენა არ ხერხდება. 
ჰალდუნ თანერის პიესაში “სამშობლოს მხსნელი შაბანი“ ასახული კონფლიქტი და 
პერსონაჟები დროის მიღმა არიან, რადგან მსგავსნი ყველგან და ყოველთვის 
შეიძლება არსებობდნენ. დიდი მწერლის გულისტკივილიც სწორედ ესაა. 

 
მარინე შონია არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის თანამშრომელი 
maka.n.shonia @gmail.com 
    
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



16 
 

Marine Shonia 
                                                                                                                                

FOR THE STUDY OF HALDUN TANER’S PLAY  
“SAVIOR OF THE FATHERLAND SHABAN” 

 
The artistic legacy of Haldun Taner (1915-1986) holds a place of honor in the history of 
Turkish literature and theater. The entire life of the winner of numerous prestigious Turkish 
and foreign literary prizes coincided with the formation and development of the Republic 
of Turkey. It was the most difficult period for the country. Therefore, as a citizen of his 
country and a creator, he could not accept indifferently any event that took place in his 
homeland. 

The most intense political and social conflicts of the 1960s-1980s (we mean coups 
d'état, repressions, conflicts related to the adoption of a new constitution, etc.) 
conditioned Haldun Taner's plays' themes, style, and critical vision. 

The play "Savior of the Fatherland Shaban" was written in 1967. The play was staged 
in the same year at the famous Istanbul theater-cabaret “Ostrich”, the founder of which 
was Haldun Taner, together with several friends. It was a success - the audience had the 
opportunity to see the performance 449 times. 

The main character of the two-act satirical work is Shaban, an ordinary employee of 
the cadastral department. He, by irony of fate or by the will of unwise leaders, becomes 
the chief advisor of the Ministry of Culture. He chooses his own neighbor, a former 
accountant, Mista Bey, as his assistant. The play has 20 scenes. These scenes practically 
express twenty spaces - the chief advisor's room, the School of Fine Arts, record and 
bookstores, the Conservatory, the State Theater, the Yesilcam Film Studio - where Shaban 
moves, meets, and communicates with Mista Bey and representatives of various fields of 
art. In a conversation with them, it becomes clear that Shaban and his deputy are 
completely uneducated and ignorant. The chief advisor cannot speak his native language 
properly, instead of the word “culture” he repeats the dialect form “gultura”, the ballet 
“Swan Lake” is “Duck Lake” for him, he puts aprons on the statue of Venus de Milo and the 
young mannequin women so that the lower feelings of their viewer are not aroused and 
religious feelings are not offended, etc. Each new scene is another confirmation of Shaban 
and Mista Bey's stupidity and self-confidence.  

The plays by Haldun Taner that we have studied - "The Legend of Ali from Keshan", 
"The Shadow of the Donkey", and "Savior of the Fatherland Shaban" discussed in the 
presented report, are greatly influenced by traditional Turkish folk drama and the so-called 
square theater, "Orta Oyunu" and "Karagyoz". The aforementioned play also begins with 
an address by the narrator, who introduces the characters to the listener/spectator; each 
scene is preceded by a musical number-divertissement, which informs us of what is to 
happen in the next act. In the work, prose and poetry follow each other, which is so 
characteristic of traditional Turkish theater. We cannot fail to note H. Thaner's great 
passion for Bertolt Brecht's views. As the studied material shows, he often includes songs 



17 
 

- zongs - in his plays, although  it is fair to note that the heroes of traditional Turkish folk 
theater, Khajivat and Pishekar, also often address the spectator with songs. 

Haldun Taner not only exposes the weaknesses of specific people through his 
characters, but also criticizes the moral vices of Turkish society with laughter. The objects 
of his criticism would undoubtedly have had their “foretypes,” and for the reader/spectator 
of that time, unlike us, it would have been possible to recognize them in one way or 
another. This is suggested by the lines spoken at the beginning of the play: “The elders 
laugh, leave the man alone, ask, what is the specialty of the Minister of Internal Affairs. 
Urologist! The Minister of Tourism has never been a tourist in his life! And the Ministry of 
Foreign Affairs is in the hands of a retired governor!” Due to the nature of satire, hints 
“wear out” over time and cannot be determined. The conflict and characters depicted in 
Haldun Taner’s play “Savior of the Fatherland Shaban” are beyond time, because similar 
ones can exist everywhere and always. This is precisely the heartache of the great writer. 
 
Marine Shonia works at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia State University 
maka.n.shonia @gmail.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



18 
 

თამთა ფარულავა 
 

ალექსანდრე გვახარიას წერილების „პერსონაჟთა გალერეა“ 
 

მოხსნება ეძღვნება ალექსანდრე გვახარიას იმ პუბლიკაციათა ანალიზს, 
რომლებიც მისივე თანადროულ სამეცნიერო საზოგადოებას წარმოგვიდგენს: მის 
კოლეგებს, მასწავლებლებს, მეგობრებს, გვიხატავს მათ მეცნიერულ და პიროვნულ 
პორტრეტებს. 

ალ. გვახარიას ეს წერილები მეოცე საუკუნის ჰუმანიტარული სფეროს 
მოღვაწეთა მრავალფეროვან გალერეას ქმნის. რასაკვირველია, უმეტესად, მათში 
დიდი სიბეჯითითა და სკრუპულოზობით აღნუსხული და შეფასებულია ადამიანის 
სამეცნიერო ნაღვაწი.  მაგრამ არანაკლებ მნიშვნელოვანია მეცნიერის მცდელობა,   
კოლეგათა  პორტრეტების ხატვისას მეცნიერში, უპირველესად, ადამიანი, 
პიროვნება ეძებოს.  

თუ ალ. გვახარიას ამგვარი - უშუალო ხასიათის წერილებს დავაკვირდებით, 
შეიძლება ზოგადი სურათიც დავინახოთ: ამა თუ იმ მეცნიერის აკადემიურ 
სიმაღლესა და მემკვიდრეობას ფასეულად აქცევს მისივე შემდეგი პიროვნული 
თვისებები: საქმისა და ადამიანის სიყვარული, სიმართლე, პატიოსნება, 
გულისხმიერება, სხვათა შეწევნისა და გამხნევების უნარი, თავმდაბლობა. 

საყურადღებოა ამ პუბლიკაციათა სტილი, რომელიც აკადემიური ხასიათის, 
მშრალი ლაკონიურობის მიუხედავად, მხატვრული სტილისათვის 
დამახასიათებელ ექსპრესიულობას ავლენს.  
 
თამთა ფარულავა არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის ასოცირებული მკვლევარი 
tparulava@yahoo.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



19 
 

Tamta Parulava 
 

“THE GALLERY OF CHARACTERS” IN ALEKSANDRE GVAKHARIA’S ESSAYS 
 
The paper analyses essays by Aleksandre Gvakharia that present his contemporary society: 
colleagues, teachers, friends, etc. Aleksandre Gvakharia draws their scholarly and personal 
portraits. 

The above-mentioned essays present a rich gallery of 20th-century scholars working 
in the humanities. Naturally, the author focuses on their scholarly works, describing their 
contribution in minute detail. However, mention should also be made of the author’s 
attempt to see great persons in the scholars.  

By observing these earnest essays written by A. Gvakharia, we may draw a general 
conclusion: a scholar’s academic achievement and scientific heritage become valuable due 
to his/her personal traits: the love of the profession, the love for humankind, truth, 
honesty, generosity, modesty, and the ability to help and encourage others. 

Mention should also be made of the style of the essays under analysis: despite their 
academic nature and dry, laconic style, the author reveals certain expressive features 
peculiar to fiction literature.  
 
Tamta Parulava is an Associate researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia 
State University 
tparulava@yahoo.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



20 
 

მარინა მეფარიშვილი   
 

შენიშვნები უგარიტული სოლისებრი დამწერლობის თაობაზე 
 

მოხსენებაში განხილულია უგარიტული ლურსმული დამწერლობა და მისი 
მნიშვნელობა ანბანური წერითი სისტემების განვითარების თვალსაზრისით. 
მკვდარი უგარიტული ენა ცნობილია სწორედ წერილობითი ფორმით.  ტექსტები  
შესრულებულია უგარიტული ორიგინალური ლურსმული ნიშან-სიმბოლოების 
მეშვეობით. ისინი განეკუთვნება ძვ.წ.-ის მე-15-მე-13 საუკუნეებს, რომლის 
ბოლოსაც უგარიტული ენა ხმარებიდან გამოვიდა. ამ ნაშრომის მიზანი იყო, 
განგვესაზღვრა უგარიტული დამწერლობის განსაკუთრებული როლი და ადგილი 
სრულყოფილი ანბანური წერითი სისტემების ჩამოყალიბების გზაზე. საზოგადოდ, 
დამწერლობის ტიპოლოგიაში ანბანურ სისტემებს უმაღლესი საფეხური უკავია, 
ვინაიდან ანბანური წერითი სისტემების მეშვეობით კაცობრიობამ მოიპოვა 
მეტყველების ჩაწერა-ფიქსაციის მარტივი და ეფექტური საშუალება.  საკუთრივ 
ანბანური დამწერლობის უძველეს ნიმუშს კლასიკური ბერძნული წერითი სისტემა 
წარმოადგენს, რომელიც, თავის მხრივ, აღმოცენდა და ჩამოყალიბდა ძველი 
სემიტური კონსონანტური დამწერლობის საფუძველზე. სემიტური კონსონანტური 
დამწერლობის გარდასახვა სრულყოფილ ანბანურ წერით სისტემად 
განხორციელდა  ხმოვანთათვის სპეციალური სიმბოლოების შექმნით.   

საყოველთაოდ ცნობილია, რომ სემიტურ ენათა უმრავლესობა იყენებს 
კონსონანტურ წერით სისტემებს. უნდა ითქვას, რომ უგარიტული ენისა და 
დამწერლობის როლი და მნიშვნელობა ნაკლებად  აღინიშნება მეცნიერთა მიერ 
სხვა სემიტური ენებისაგან განსხვავებით, როგორიცაა ებრაული, არამეული, 
ფინიკიური, არაბული და სხვ. მიუხედავად იმ გარემოებისა, რომ  სწორედ 
უგარიტული დამწერლობა წარმოადგენს კონსონანტური წერითი სიტემის უძველეს 
ნიმუშს. განსაკუთრებით ხაზგასასმელია ის, რომ თავად იდეა კონსონანტური 
დამწერლობის წარმოქმნისა, რაც გულისხმობდა სპეციალური გრაფემების შექმნას 
ბგერების, ანუ მინიმალური ენობრივი ერთეულების აღსანიშნად, იშვა და 
განხორციელდა  სემიტურ ენებში, რომელთა შორის სწორედ უგარიტული 
წარმოადგენს ამ იდეის რეალიზაციის ყველაზე ადრინდელ ნიმუშს.  უგარიტული  
პარადიგმატული წერითი სისტემა მოიცავს 30 ნიშანს, რომელთაგან სამი 
სილაბოგრამაა ანუ მჟღერი ლარინგალური  თანხმოვნის /’/ და 3  ხმოვნის (’a ,’I, ’u)  
კომბინაცია, დანარჩენი 27 გრაფემა კი გადმოსცემს თანხმოვან ბგერებს. 
უგარიტული ფონოლოგიური სისტემა 28 კონსონანტური ფონემისაგან შედგება. 
 
მარინა მეფარიშვილი არის არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის მკვლევარი და სეიმიტოლოგიის 
დეპარტამენტის ხელმძღვანელი 
marina.meparishvili@tsu.ge 
 
 



21 
 

Marina Meparishvili 
 

SOME NOTES ON UGARITIC CUNEIFORM SCRIPT 
 
The paper deals with Ugaritic cuneiform script and its significance in the development of 
Alphabetic writing systems. The extinct Ugaritic language is known almost exclusively from 
writings. The texts were written in the Ugaritic original cuneiform, i.e., a wedge-shaped 
abjad, used from around the 15th century BCE. In the 13th century BC, the Ugaritic 
language died out. The purpose of this work was to determine the special role and 
significance of the Ugaritic script in the development of consistently alphabetic writing. In 
general, in the typology of writing, the alphabetic system occupies the highest rank 
because, in the form of alphabetic writing, mankind acquired a simple and effective means 
of graphic recording of speech. The classical Greek writing system represents the oldest 
example of an alphabetic writing.  In its turn, the Greek system arose from the preceding 
Old Semitic consonantal script. The transition from the Semitic consonantal script to a 
consistently alphabetic writing system occurred as a result of the emergence of special 
signs for vowel sounds.  

As is known, the majority of Semitic languages use consonantal writing systems. It 
should be noted that the role and significance of Ugaritic language and script are 
mentioned less frequently by scholars than those of other Semitic languages, such as 
Hebrew, Aramaic, Phoenician, Arabic, etc., despite the fact that Ugaritic script is the earliest 
example of a consonantal writing system.  It should be especially emphasized that the idea 
of creation of the consonantal script consisting of graphemes to denote sounds, i.e., 
minimal linguistic units, arose and was implemented precisely in the Semitic languages, and 
among them, the Ugaritic script is the earliest example of the realization of this idea. The 
paradigmatic system of the Ugaritic writing system consists of 30 signs, three of which are 
syllabograms, i.e., combinations of voiced laryngeal stop /‘/ and  3 vowels (a,’i, ’u), and the 
remaining 27 graphemes are for expressing individual consonant sounds.  The Ugaritic 
phonological system consists of 28 consonant phonemes. 
 
Marina Meparishvili is a Researcher and the Head of the Department of Semitic Studies at 
G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia State University  
marina.meparishvili@tsu.ge 
 
 
 
 
 
 
 
 



22 
 

მაია სახოკია  
 

გრამატიკული პერიოდიზაციის არგუმენტაცია 
(სპარსულის მაგალითზე) 

 
მრავალი შრომის საფუძველზე შესაძლებელია ვიმსჯელოთ სპარსული ენის 

სრული ჭრილის სხვადასხვა მონაკვეთებზე გრამატიკული მახასიათებლების 
მიხედვით. და ენობრივი ტიპოლოგიის გათვალისწინებით. პირველ რიგში, ეს ეხება 
ახალსპარსულს.  დიაქრონიული მორფოსინტაქსურ–სინტაქსური დინამიკის 
მიხედვით, კლასიკური ახალსპარსულისთვის (კახსპ) შეიძლება დავადგინოთ 
რამდენიმე ძირითადი მეტ–ნაკლებად განსხვავებული პერიოდი: I პ.X-XII/XIII სკ.,–
იგივეა რაც ჟ. ლაზარის „უძველესი ძეგლების ენა“; II პ. XIII-XV სკ.; IIIპ. XVI-XVII სკ.; IV 
პ.. XVIII სკ. დინამიკის სქემის მიხედვით, XIX  სკ. იქნება V პერიოდი (ერთგვარად 
გარდამავალი), ხოლო XX სკ.–ის დასაწყისიდან დღემდე არის VI პერიოდი–
თანამედროვე ახალსპარსული (თახსპ), უახლესი პერიოდი საერთო 
ახალსპარსულისა (ახსპ) (მ. სახოკიას პერიოდიზაცია). ეს პერიოდები 
დეტალიზებულია კვლევებში  სპარსული მორფოსინტაქსის ძირითადი 
შემადგენლების, სტანდარტული და სპეციალური სინტაქსის სისტემატიზაციის 
საფუძველზე (სახოკიოა). სხვადასხვა ისტორიული ტექსტების ამგვარი 
ლინგვისტური მონაცემები განიხილება მოხსენებაში სპარსული ენის ისტორიულ–
ტიპოლოგიური მორფოსინტაქსისა და სინტაქსის  ერთგვარი კომპენდიუმის 
შემადგენელთა სახით. საერთო კლასიკური ახალსპარსულის გარკვეულ 
პერიოდებად დაყოფისთვის ეფექტური და მნიშვნელოვანი ჩანს ისტორიულ 
ტექსტთა ლინგვისტური მონაცემების გამოწვლილვითი შეფასება. წყაროთა 
ჩამონათვალი, სხვა ცნობილ ისტორიულ ძეგლთა გარდა, სხვათა შორის, შეიცავს 
საქართველოში ბოლო ათეულ წლებში გამოქვეყნებულ ძეგლებსა და საბუთთა 
ტექსტებსაც. შესაბამისი საკითხების განსახილველად ხამს წარმოდგენილი იყოს 
შრომაში მოყვანილი ჩამონათვალიდან  მორფოსინტაქსურ და სინტაქსურ 
მონაცემთა საკმაო რაოდენობა. სამსჯელო საკითხთა წრე მოკლედ ასეთია: 
სპეციალური (საგანგებო) და სტანდარტულ კონსტრუქციათა წესები; მათ შორის, – 
სიტყვათგანლაგება უმნიშვნელოვანესი ჩანს (სახოკია). კახსპ – ს სიტყვათა რიგის 
დინამიკის წამყვანი ტენდენციაა „თავისუფალი>სტაბილური“, რაც შემდგომ 
გრძელდება  თანამედროვე ახალსპარსულამდე (თახსპ) მთავარი მოდელით  SOP.  
მაგრამ შემდეგ თახსპ – ში პირიქით,  ჩნდება დინამიკური ტენდენცია ფორმულით 
„ფიქსირებული>თავისუფალი“.  ყველა ამ მორფოსინტაქსურ მახასიათებელთა 
შესაფასებლად მისაღებია გამოვიყენოთ სხვადასხვა გრამატიკულ სტილთა 
თავისებური ეპოქების შემოღება.   

ამგვარად, დიაქრონიულ–ტიპოლოგიური ანალიზის საფუძველზე, 
გრამატიკული პერიოდიზაციისთვის გამოიყოფა რიგი სხვადასხვა არგუმენტებისა. 
მათ შორის სიტყვათა რიგი იკავებს უმნიშვნელოვანეს ადგილს და გადაფარავს 
დანარჩენ არგუმენტაციას. იმავდროულად, სიტყვათგანლაგება გვიჩვენებს 
ციკლებს და ციკლურ ცვლილებებს. უმთავრესი ციკლური დინამიკა „თავისუფალი> 



23 
 

სტაბილური> თავისუფალი“ იწყება ძველი სპარსულიდანვე და საშუალო 
სპარსულის გავლით აღწევს ადრეულ კახსპ–მდე. სიტყვათა რიგი ძველ და საშუალო 
სპარსულში საკმაოდ (ან სავსებით) თავისუფალია.  წინადადების 
პოსტპრედიკატული სხვადასხვა წევრები თუ დანართები ნორმატიულია. სწორედ 
ამგვარივე ფაქტები გვხვდება ახალსპარსულის ადრეულ ისტორიულ ძეგლებშიც, 
რაც ნორმატიულობის ბუნებას ატარებს. და ბოლოს, თახსპ, – განსაკუთრებით 
დღევანდელი სპარსულიც გვიჩვენებს ციკლის უკანასკნელ სიბრტყეს, – 
„თავისუფალ რიგს“ პოსტპრედიკატული ან ონვერსიული სტანდარტული 
კონსტრუქციების სიხშირის მაღალი ხარისხით. ჩამოთვლილი სპარსული ფაქტები 
იძლევა  კარგ მასალას სიტყვათა რიგისა და მორფოსინტაქსური ერთეულების  
ტიპოლოგიური კვლევებისთვის, ზოგადად გრამატიკული ენობრივი 
პერიოდიზაციების დასადგენად, საკლასიფიკაციოდ და საკოდიფიკაციოდ. 
შედეგად, ტიპოლოგიისდა გათვალისწინებით, შესაძლებელია გამოვყოთ 
სხვადასხვა ხარისხის გრამატიკული არგუმენტები. პერიოდები არგუმენტაციის 
გზით გვიჩვენებენ მორფოსინტაქსურ და სინტაქსურ კატეგორიათა სტილების 
ცვლილებათა წამყვან დინამიკას.             
 
მაია სახოკია არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის მკვლევარი და ინდოირანული ენების 
დეპარტამენტის ხელმძღვანელი 
maiasakhokia@yahoo.com 
 
 
 
 
 
Maia Sakhokia 
 

ARGUMENTS TO GRAMMATICAL PERIODIZATION: PERSIAN 
 
Based on multiple studies, the different periods of the full Persian Language branch (range) 
can be discussed, according to grammatical features and Language Typology. It is the case 
of the New Persian scope at first.      

According to Diachronic Morphosyntactic and Syntactic Dynamics, the main different 
periods of ClNP (Classical New Persian) may be revealed: I p. X-XII/XIII cent.,-the same that 
G. Lazard’s Oldest Period; II p. XIII-XV cent., IIIp. XVI-XVII cent.; IV p. XVIII c. The XIX cent. 
According to the dynamic scheme, it will be V p., and from the beginning of the XX cent., it 
is the VI p. of Common NP. (Sakhokia’s Periodization).  These periods are detailed in the 
systematization of the Principal Constituents of Persian Morphosyntax, Standard and 
Peculiar Syntax (Sakhokia). Such linguistic data of different historical texts will be discussed 
and observed in this communication as Constituents of one Compendium of Historical and 
Typological Morphosyntax and Syntax of the Persian Language. The linguistic data from 



24 
 

historical texts of the Persian Language seem especially important for the detailed study of 
certain periods of the Common Classical New Persian Language (ClNP). The list of Sources, 
in addition to the main well-known historical texts, includes texts and documents published 
in Georgia in recent times. The data on Morphosyntax and Syntax from the sources 
mentioned in the communication must be presented to discuss the corresponding 
questions. The questions observed, shortly, are the following: peculiar (special) and 
standard constructions and rules, among them, the  Word Order is of great importance 
(Sakhokia). The main Tendency of ClNP Word Order Dynamics, and then to Modern NP, is 
’Free>Fixed’ by the main model-formula: SOP. Then, on the contrary, in Today’s Modern 
NP, the dynamic tendency  ‘Fixed>Free’ occurs. For all these morphosyntactic/syntactic 
features, some specifications of different Eras Grammar Style may be represented.  

 So, on the basis of diachronic analysis, some different arguments for grammatical 
periodization are singled out. Among them, the Argument of Word Order seems of great 
importance and covers the other Arguments. Simultaneously, the Word Order (WO) shows 
the cycles and cyclic changes. The main cyclic dynamics: Free>Fixrd>Free begin from Old 
Persian (OP) and through Middle Persian (MP) reach the early New Persian. WO in OP and 
MP is quite Free. The postpredicative different sentence members and appositions are 
normative. Such data occur in Early Historical Monuments of New Persiam too and seem 
to be of a normative nature. Finally, the Modern (Today’s) Persian shows the Last Level of 
this Cycle, by a high degree of Frequencies of post-predicative or Invertive Standard 
Constructions. Those Persian data give good material to the Typological Analysis of WO and 
Typological Units to qualify, classify, and codify the Possible Grammatical Periodizations of 
Languages Generally. As a result, according to Typology, Grammatical Arguments by 
different degrees can be singled out. The Periods show the main Change Dynamics of 
Morphosyntactic and Syntactic Categories Styles. 
 
Maia Sakhokia is a Researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia State 
University and the Head of the Department of Indo-Iranian languages 
maiasakhokia@yahoo.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



25 
 

ქეთევან რ. რამიშვილი, 
ელენე გიუნაშვილი 
 

სასანური საბეჭდავები ხარის გამოსახულებებით 
საქართველოს მუზეუმების კოლექციებში 

 
სასანურ გლიპტიკურ ძეგლებზე ფართოდაა გავრცელებული ცხოველების 

გამოსახულებები, რომლებიც გამოირჩევა ნატურალისტური შესრულებით  ‒ 
დახვეწილი პლასტიკური ფორმებით, განსაკუთრებით ადრე სასანურ პერიოდში, 
თუმცა გვიანდელი გამოსახულებებიც მეტად გამომსახველი და სასიამოვნო 
აღსაქმელია. სასანურ გლიპტიკაში მსხვილფეხა ჩლიქოსანთა შორის ხარი ძალზე 
მნიშვნელოვანია. ის ირანულ მითოლოგიაში სიმბოლურად უკავშირდება 
პირველქმნილ ხარს - გაოსპენტას, გამარჯვების ღვთაება ვერეთრაგნას, არის 
ღვთაება მითრას განსახიერება, ხოლო ოქროსრქიანი ხარი კი უკავშირდება 
ვარსკვლავ ტიშტრიას. 

ხარი საქართველოში ძალიან პოპულარული ცხოველია, რასაც მრავალი 
არქეოლოგიური მონაცემი ადასტურებს. საერთოდ, 
ხარს საპატიო ადგილი ეკავა მიწათმოქმედი ხალხის 
რელიგიურ პანთეონში. ამდენად, ამ ცხოველს 
ქართველი ხალხის რწმენა-წარმოდგენებშიც 
უდიდესი ადგილი უკავია. მისი კულტი საკმაოდ 
სიცოცხლისუნარიანი აღმოჩნდა და წარმართულიდან 
ქრისტიანულ რელიგიაშიც კი შეაღწია. 
საქართველოში შემოტანილ სასანურ გემებს შორის 
ხარის გამოსახულებიან ინტალიოებზე მოსახლეობის 

მოთხოვნილება საკმაოდ მაღალი იყო, რასაც საქართველოს მუზეუმებში დაცული 
მასალა ადასტურებს. მოხსენებაში წარმოდგენილია საქართველოს მუზეუმებში 
დაცული სასანური საბეჭდავები ხარის გამოსახულებებით. მოცემულია აგრეთვე 
საბეჭდავების აღწერილობები და დათარიღების საკითხები. აღსანიშნავია, რომ 
ჩვენ ხარისა და ზებუს გამოსახულებები სტილისტურად და იკონოგრაფიულად 5 
ჯგუფად დავყავით.პირველ ჯგუფში გავაერთიანეთ სამთავროს სამაროვანზე 
აღმოჩენილი ლაჟვარდის ინტალიო, რომლის პირზე ამოკვეთილია ფანტასტიკური 
ხარ-კაცი, იგივე გოპატშაჰი. 

მეორე ჯგუფში ქრონოლოგიური თანმიმდევრობით დავალაგეთ ზებუს 
გამოსახულებიანი ისეთი საბეჭდავები, რომლებზეც ზებუს ერთი, მთლიანი 
ფიგურაა გადმოცემული, მათ შორის ნაწილი დგას, ზოგი კი ფეხებჩაკეცილია. ეს 
საბეჭდავები დამზადებულია ქალცედონის, სარდიონისა და ლაჟვარდისგან. 
მესამე ჯგუფში გავაერთიანეთ ვერცხლის ბეჭედში ჩასმული ლაჟვარდის გემა-
ინტალიო, რომელზეც ორი ზებუს შეერთებული სხეული - პროტომაა, ამოკვეთილი. 
მეოთხე ჯგუფში გავაერთიანეთ თაფლისფერი ქალცედონის სფერულ საბეჭდავზე 
ამოჭრილი ხარის თავი ორ ფრთას შორის. მეხუთე ჯგუფში მოვათავსეთ ჯვრულად 



26 
 

შეერთებული ხარის თავები, მათ შორის ორ ქალცედონის საბეჭდავზე 
წარმოდგენილი ჯვრულად გადაბმული ორი ხარისა და ორი ჯიხვის თავი და ასევე 
მწვანე იასპის სფერული საბეჭდავის წაკვეთილ პირზე მოცემული ჯვრულად 
შეერთებული ხარის ოთხი თავი, რომელთა ცენტრშიც მეხუთე ხარის თავია 
ამოკვეთილი.  

კვლევამ აჩვენა, რომ საქართველოს ს. ჯანაშიას სახელმწიფო მუზეუმში 
დაცული სასანური გლიპტიკური საბეჭდავები, რომლებზეც ამოკვეთილია ხარი 
საკმაოდ მრავალფეროვანია და მოიცავს სთითქმის ყველა იკონოგრაფიულ 
ვარიანტსა და სასანური ხანის ყველა ეტაპს ‒ ადრე სასანურიდან გვიან 
სასანურამდე. 
 
ქეთევან რ. რამიშვილი არის ს. ჯანაშიას სახელმწიფო მუზეუმის თანამშრომელი 

ელენე გიუნაშვილი არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის ასოცირებული მკვლევარი 
elene.giunashvili@iliauni.edu.ge 
 
 
Ketevan R. Ramishvili, 
Helen Giunashvili 
 

SASANIAN SEALS WITH BULL REPRESENTATIONS AT MUSEUMS OF GEORGIA 
 
In Sassanian glyptic monuments, animal representations are common and are mostly 
characterized by naturalistic performance and subtle, plastic forms, especially on the early 
Sassanian gemstones, although later depictions are also very expressive. The depictions of 
animals by Sasanian masters possess a unique appeal due to their large eyes and 
communicative stares. The Sassanian glyptic monuments stand out as remarkable 
examples of artistic achievement, particularly in their portrayal of animal figures. The early 
Sassanian gemstones reveal a captivating expressiveness, showcasing the artisans' mastery 
in capturing the essence of their subjects.  

The bull is a key figure in Sasanian art, especially the zebu, which is linked in Iranian 
mythology to the original bull, Gao-Spenta, the victory god, Vretragna, and the god Mithra. 
The golden-horned bull is related to the divinity Tishtrya. 

The bull was a highly revered celestial creature in ancient Georgia, as evidenced by 
extensive archaeological findings. In general, the bull held a respectable position in the 
agrarian people’s religious pantheon. Accordingly, this animal also has a great place in the 
beliefs and symbolic representations of the Georgian people.  

Our paper illustrates intaglios preserved at the State Museum of Georgia, which 
depict bull and bull-related themes. These are seals depicting a bull-man ‒ Gōpadšāh, a 
humpback bull‒zebu, and images of bull heads. We divided several bull and zebu 
representations stylistically and iconographically into the following five groups: to the first 



27 
 

group we attributed the lapis-lazuli intaglio found in the Samtavro burial, on the surface of 
which is carved a fantastic bull-man, Gōpadšāh. In the second group, we arranged seals 
depicting zebu in chronological order; some show the entire figure of a standing zebu, while 
others depict it with folded legs. These seals are made of chalcedony, carnelian, and lapis 
lazuli. In the third group, we united the lapis-lazuli gem-intaglio enclosed in a silver ring, on 
which two joined zebu bodies ‒ protome ‒are carved; in the fourth group, we unified the 
head of a bull cut out on a honey-colored chalcedony spherical seal and set between two 
wings; in the fifth group, we placed the heads of cross-linked bulls, among them two 
chalcedony seals that represent the cross-linked heads of two bulls and two ibexes, and on 
the beveled surface of a green jasper spherical seal, four cross-linked bull heads are given, 
in the center of which the fifth head of a bull is carved. 

Our studies revealed that the Georgian collections of the Sasanian glyptic seals on 
which the bulls are carved are quite diverse and significant, as they include almost all 
iconographic variations and all stages of the Sasanian period - from early to late Sasanian 
art. 
 
Ketevan R. Ramishvili works at S. Janashia State Museum of Georgia 

Helen Giunashvili is an Associate researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia 
State University 
elene.giunashvili@iliauni.edu.ge 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



28 
 

ნიკა ხოფერია 
 
ბიზანტიური და სასანური ჯარის კვება ლაზიკის ომში (541-562 წწ.) 

 
ჯარის კვება, მომარაგება, კარგად გამართული ლოგისტიკა, სამხედრო 

კამპანიების დროს, ერთ-ერთ საკვანძო პრობლემას წარმოადგენდა და დღემდე 
წარმოადგენს ომის ხელოვნებაში. „მეთაური, რომელიც თავის ჯარს აუცილებელ 
საკვებსა და სხვა რესურსებს ვერ მიაწოდებს, წინასწარ ემზადება 
დასამარცხებლად, მტრის არყოფნაშიც კი. მეთაურმა მტრის დამარცხებისთვის 
მხოლოდ იარაღი კი არ უნდა გამოიყენოს, არამედ წაბილწოს მათი წყალი და 
მოწამლოს საკვები მარცვლეული” – აღნიშნულია შუა საუკუნეების ბიზანტიურ 
სამხედრო ტრაქტატში მავრიკიოსის „სტრატეგიკონში”. VI საუკუნეში, ბიზანტიის 
იმპერატორ იუსტინიანეს ომები, გვიანანტიკური თუ ადრეული შუა საუკუნეების 
სამხედრო საქმის, ლოგისტიკის, არმიების მოწყობის, მეთაურობის, ომის 
წარმოების ბრწყინვალე ნიმუშია. არსებული წყაროები, განსაკუთრებით, პროკოპი 
კესარიელი და აგათია სქოლასტიკოსი, საინტერესო ცნობებს გვაწვდიან, ისეთი 
საკითხის შესასწავლად, როგორიცაა კვება და მომარაგება.  

ისტორიკოსი ჯონ ლინის მიხედვით „მარსი უნდა დაპურდეს. მოქმედ 
ჯარისკაცებსა და მეზღვაურებს სჭირდებათ საკვები, სამოსი და აღჭურვილობა. 
ყველაფერს უნდა წარმოება, ტრანსპორტირება და განაწილება. ვერავინ დააყენებს 
ეჭვქვეშ მარსის დაპურებას თანამედროვე სამხედრო საქმეში და მარტივია 
წარმოდგნა რომ ეს ყოველთვის იყო ნაწილი ფართომასშტაბიანი შეიარაღებული 
კონფლიქტებისა”. სუნ ძი განწირულად მიიჩნევდა ჯარს, რომელსაც სურსათ-
სანოვაგე არ მიჰქონდა. მავრიკიოსის „სტრატეგიკონში”, ლაშქრობისთვის 
საუკეთესოდ პურის მოსავლის აღების დრო მიიჩნევა, რადგან ასე ჯარს სანოვაგე არ 
შემოაკლდებოდა და მტერს მეტ ზიანს მიაყენებდა. კვებისა და მომარაგების 
საკითხი, საუკუნეების მანძილზე ინარჩუნებდა და დღემდე ინარჩუნებს 
გადამწყვეტ მნიშვნელობას სამხედრო საქმეში.  

სტატიაში, არსებული ისტორიული წყაროებისა და არქეოლოგიური მასალის 
მიხედვით, განხილულია რით იკვებებოდნენ ბიზანტიური და სასანური ჯარები, 
ლაზიკის ომში, ადგილობრივ პირობებში და რა შემოჰქონდათ სასაზღვრო 
რეგიონებიდან.  
 
ნიკა ხოფერია არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის ასისტენტ-მკვლევარი 
nika.khoperia.1@iliauni.edu.ge 
 
 
 
 
 
 



29 
 

Nika Khoperia 
 

THE NUTRITION OF THE BYZANTINE AND SASANIAN ARMIES DURING  
THE LAZIC WAR (541-562 CE) 

 
The study examines the significance of logistics, food supply, and nutrition in Byzantine and 
Sasanian military operations, focusing on the Lazic War of the sixth century. Effective 
provisioning and organization of supply lines were among the most critical elements of 
warfare, as emphasized in Maurice’s Strategikon, which warned that a commander unable 
to feed his army was destined for defeat, even without enemy engagement. 

Under Emperor Justinian, Byzantine military logistics demonstrated remarkable 
sophistication characteristic of late antiquity and the early Middle Ages. Contemporary 
sources such as Procopius of Caesarea and Agathias Scholasticus provide essential evidence 
for understanding the structure and supply of armies. The Byzantine diet consisted mainly 
of grains (wheat and barley), salt, wine, and vinegar – often diluted with water to make 
posca. In Lazica, soldiers also consumed millet-based foods like ghomi, supplemented by 
locally acquired meat, fish, fruits, and vegetables. Abundant rivers and springs ensured a 
sufficient water supply throughout the campaign. 

In contrast, the Sasanian army operated under far more difficult logistical conditions. 
Initially supported by the Lazi, the Sasanians later faced a hostile environment and 
population after the Lazi renewed their alliance with Byzantium. Most Sasanian provisions 
were imported from Iran, and efforts were made to establish fortified depots, such as at 
Petra. Their diet centered on bread, wheat, barley (also used as horse fodder), and dried 
meat; archaeological finds at Petra indicate large reserves of lentils. Although wine is not 
mentioned, vinegar appears to have been a common beverage, and there is no evidence 
of water scarcity. 

Despite establishing functional communications and maintaining prolonged 
operations, the Sasanians failed to secure control over Lazica – largely due to the 
Byzantines’ superior logistical organization and strategic advantages. 
 
Nika Khoperia is an Assistant researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia 
State University 
nika.khoperia.1@iliauni.edu.ge 
 
 
 
 
 
 
 
 



30 
 

ირაკლი ფაღავა 
 

იოანე ბატონიშვილის „სჯულდება“ როგორც წყარო ფულადი 
პოლიტიკის დარგში ქართლ-კახეთის სამეფოს მმართველი 

ელიტის აზროვნების შესასწავლად 
 

ქართლ-კახეთის სამეფოს ხელისუფლების ფულადი პოლიტიკის საკვლევად 
დავეყრდენით ცალკეული მონეტების/განძების; სახელმწიფო/კერძო საბუთების 
მეტა-ანალიზს. ორივე ტიპის პირველწყაროების შესწავლამ შეგვაძლებინა 
გაგვერკვია ხელისუფლების მიერ გატარებული ფულადი პოლიტიკა (Paghava 2023). 
გაურკვეველი რჩებოდა ხელისუფლების დამოკიდებულება არსებული 
მდგომარეობისადმი,  განწყობა და სამომავლო  გეგმები. ამ კუთხით აღსანიშნავია 
ქართლ-კახეთის სამეფოში სახელმწიფოებრივი რეფორმების პროექტი, რომელიც 
იოანე ბატონიშვილმა შეადგინა და მამას, გიორგი XII-ს, 1799 წლის 10 მაისს 
წარუდგინა (იქამდე კი, ავტორის თქმით, ირაკლი II-ს მოუწონია) 
(შეისწავლა/გამოსცა ივ. სურგულაძემ 1957 წელს).  

„სჯულდების“ მე-17 მუხლი „ფულისათვის“ დაიყვანება 4 საპროექტო 
წინადადებამდე:  

1. მოიჭრას ოქროს შაურები - 1-დანგიანი (მისხლის 1/6) - საგულისხმოა, 
მასობრივად, ვინაიდან ასეთი ოქროს შაურები უკვე იჭრებოდა (ფაღავა 2014) 
- და მიენიჭოთ კურსი 1 ოქროს შაური = 5 აბაზი (=20 შაური) „შავ ფულზედ“ 
(ე.ი. სპილენძის ფულით). კურსი 1:20 იძულებითია - ოქრო-ვერცხლის 
თანაფარდობა ქართლ-კახეთის სამეფოში იყო დაახლოებით 1:15-თან, 
ვერცხლის სრულწონიანი და სპილენძის საკრედიტო საფასე კი ნომინალური 
პარიტეტით სარგებლობდა; ამგვარი კურსის ოქროს მონეტების შემოღება 
უზრუნველყოფდა ხაზინისთვის დამატებით 33.33%-იან მოგებას. ავტორი 
ითვალისწინებდა, რომ მოსახლეობა ამგვარ ნაწილობრივ საკრედიტო 
საფასეს უპირობოდ არ მიიღებდა, და ამას საგანგებო ძალისხმევა 
დასჭირდებოდა - „ამ ფულს ხარჯშიაც მიიღებდეთ და ჯამაგირშიაც 
უბოძებდეთ. ამისთვის, რადგან თქვენ მიიღებთ, ხალხიც თანხმა შეიქნება და 
ესე დაიწყებს უფრო მუშაობასა“. ამ შემოთავაზების დასაბუთებას ავტორი 
ცდილობს ა) ვერცხლის საფასეზე გაზრდილი მოთხოვნილებით; ბ) შავი 
ფულის არაპოპულარობით;  - „რადგან ძვირია ყოველთვის ვერცხლის ფული 
და ამასთან შავ ფულსაც არა ძევს პატივი“; გ) ფულადი მასის გაზრდის 
პერსპექტივით - „და ვერცხლი მაშინ უფრო გამრავლდება“; დ) 
„სატარებლადცა იქნება სუბუქი.“ ოქროს შაურების მოსაჭრელად უნდა 
გამოეყენებინათ „ოქრო“ (ახტალაში მოპოვებული?), და „ბაჯაღლუს ოქრო“ 
(ნიდერლანდული დუკატების, ბაჯაღლიების გადადნობით მიღებული?); 

2. გაგრძელდეს უფრო დაბალი სინჯის ტრადიციული ვერცხლის საფასის 
გამოშვება - რუსეთის იმპერიის რუბლების მსგავსად ლიგატურის 
დამატებით, რაც სამეფოდან მონეტების გატანას ხელს შეუშლის - „ხოლო 



31 
 

სხვებ ვერცხლი ისე მოიჭრას, როგორც ძველად იყო. გარნა ნუ იქმნება ისე 
წმინდა, ასე რომ მანათსავით იყოს მას შინა აჰიერი, რომ ჩვენსავე ქვეყანაში 
დარჩეს ფული და სხვაგან ისე არღა გავიდეს.“; 

3. მძიმეწონიანი და მოუხერხებელი შავი (სპილენძის) ფულის ჩაინაცვლოს 
შაურისა და 10 ბისტის (=4 შაური=1 აბაზი) ღირებულების (ვერცხლისა თუ 
ბილონის) მონეტებით შემადგენლობით: 75% ვერცხლი, 25% სპილენძი - „და 
ესე იყოს შავი ფულის ადგილს.“; 

4. მოიჭრას მძიმეწონიანი (ოსმალური „ალთმიშლუღის სახედ“ - ზომის?) 
სპილენძის მონეტები, ნომინალური ღირებულებით 10 შაური (2.5 აბაზი); 5 
აბაზი; 2 მინალთუნი (=10 აბაზი); და სპილენძის ზოდები, ღირებულებით 5 
მინალთუნი (=20 აბაზი); – „და ზედ იჯდეს სიქა და ფასი სახელდობრ.“  
ამრიგად, იოანეს პროექტი ითვალისწინებს: 1) ოქროს საფასის მასობრივად 

გამოშვებას, ოღონდ, იძულებითი კურსით; 2) ვერცხლის საფასის სინჯის დაწევას; 
3) მოუხერხებელი (მძიმეწონიანი) სპილენძის საფასის ჩანაცვლებას შაურისა და 
აბაზის ღირებულების 75%-იანი სინჯის ვერცხლის მონეტებით; 4) მძიმეწონიანი 
(სავარაუდოდ, საკრედიტო?) სპილენძის მონეტების/ზოდების გამოშვებას (2.5-5-
10-20 აბაზის ღირებულების). 

ავტორი ითვალისწინებს უცხოურ (რუსეთის იმპერიის, შვედეთის) 
გამოცდილებას (საფასედ სპილენძის ზოდების გამოშვება); მერკანტილიზმის 
პრინციპით ხელმძღვანელობს - ურჩევნია, რომ ადგილობრივი ვერცხლის მონეტა 
საზღვარგარეთ არ გაედინებოდეს; ცდილობს საფასის გამოშვებისგან მოგების 
გაზრდას: ოქროს საფასისთვის იძულებითი (მომატებული) კურსის დაწესებით; 
ვერცხლის საფასის სინჯის დაწევით; მძიმეწონიანი (საკრედიტო?) სპილენძის 
საფასის გამოშვებით.  

პროექტის ეფექტურობა სათუოა. სინამდვილეში, წვრილი შავი ფულის (4 
ნომინალამდე, 1/4 ბისტიდან ბისტამდე) ჩანაცვლება თუნდაც 75%-იანი სინჯის 
ვერცხლისგან დამზადებული, მაღალი ღირებულების (2.5 და 10 ბისტი) საფასით 
ხაზინისთვის წამგებიანი იქნებოდა (თუკი მასაც იძულებითი ღირებულება არ 
დაუწესდებოდა), მოსახლეობისთვის კი მოუხერხებელი; ესოდენ მაღალი 
ღირებულის სპილენძის ფულს ბაზარი სავარაუდოდ არ მიიღებდა.  

იოანეს პროექტი პროექტად დარჩა, თუმცა, შესაძლოა, გადმოსცემდეს არა 
მარტო ავტორის პირად მოსაზრებებს, არამედ სამეფოს მმართველი ელიტის 
ნაწილში გაღვივებულ შეხედულებებსაც. ავტორის სტატუსის გათვალისწინებით 
(მმართველი მონარქის ძე, უცოლშვილო დავით ბატონიშვილის შემდეგ რიგით 
მეორე მემკვიდრე), - ანექსია რომ არა, ქართლ-კახეთის სამეფოს ფულადი 
პოლიტიკა შესაძლოა, ნაწილობრივ მაინც, იოანეს პროექტთან შესაბამისობაში 
მოსულიყო.  
 
ირაკლი ფაღავა არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის ასოცირებული მკვლევარი 
mesefi@gmail.com 
 



32 
 

Irakli Paghava 
 

PRINCE IOANE’S SJULDEBA (CODE) AS A WINDOW INTO THE MINDSET OF 
MONETARY POLICYMAKERS IN THE KINGDOM OF KARTL-KAKHETI 

 
In studying the monetary policy of the Kartl-Kakheti Kingdom (KKK) we have researched 
solitary coin finds/hoards; state/private documents. A comparative meta-analysis has 
clarified the monetary policy implemented by the authorities (Paghava 2023). 
Nevertheless, it remained unclear, how the government assessed the contemporary 
situation, and what future plans it envisaged. Valuable and relevant information in this 
respect is found in Sjuldeba (the Code), a comprehensive project of state reforms submitted 
to King Giorgi XII by his coin, Prince Ioane, on 19 May of 1799 (reportedly known and 
supported by the late King Irakli II). The text was studied/published by Ivane Surguladze in 
1957. 

The seventeenth clause of the Code, „On Money“, contains four project proposals: 
1. Issuing gold shauris of 1-dang (1/6 of miskhali/misqāl) – presumably, on a large 

scale, as some had already been minted (ფაღავა 2014). Their exchange rate was to 
be fixed at 1 gold shauri = 5 abazis (=20 shauris) of “black money” (i.e. copper coins). 
This 1:20 rate is clearly artificially high: the gold-silver ratio in the KKK was 
approximately 1:15, while commodity silver and the largely fiat copper coinage 
circulated on parity. Such an overvaluation would have yielded an additional profit 
of 33.33%. Acknowledging that the population might be disinclined to accept a 
partially fiat currency, Ioane proposed to support its exchange rate by accepting it 
for tax payments. To justify the proposal, he cited: (a) the rising demand for silver 
currency; (b) the unpopularity of „black money“; (c) the possibility of increasing 
money supply; and (d) the convenience of a lighter-weight currency. He referred to 
„gold“ (from the Akhtala mine?) and to „Bajaghlu gold“ (obtained by smelting the 
Bajaghlis, i.e. the Dutch ducats?); 

2. Continuing the minting of traditional silver coinage, while lowering its fineness by 
adding alloy – following the example of Russian Empire roubles, - so as to prevent its 
export and ensure it remained „in our country“; 

3. Replacing the cumbersome copper coinage with silver or billon shauris and 10-bisti 
(=4 shauris=1 abazi) coins of 75% silver and 25% copper, intended to serve in place 
of copper coins; 

4. Minting heavy-weight copper coins (reminiscent of Ottoman altmishlughs), 
denominated as 10 shauris (=2.5 abazis); 5 abazis; 2 minaltunis (=10 abazis); and 
copper ingots, denominated as 5 minaltunis (=20 abazis), with nominal values 
explicitly indicated. 
Ioane’s project thus envisioned: (1) mass production of an overvalued national gold 

currency; (2) a reduction in the silver standard; 3) replacement of inconvenient (heavy-
weight) copper coinage with 75% silver shauris and abazis; and (4) the issuance of heavy, 
likely fiat, copper coins/ingots. 



33 
 

The author shows awareness of foreign precedents (Russian Empire and Sweden, 
both issuing copper ingots as currency); displays a mercantilistic inclination to keep silver 
within the state; and seeks to increase mint profitability through gold overvaluation, 
debasement of silver, and the introduction of heavy (fiat?) copper currency.  

The feasibility of these proposals is questionable. Replacing the petty copper coinage 
(up to 4 denominations with values within ¼ bisti-bisti range) with high-denomination (2.5 
and 10 bistis) 75% silver coins would have been detrimental to the treasury (unless similarly 
overvalued) and impractical for daily transactions; the market would likely have rejected 
the extremely heavy copper fiat pieces.  

Although the project was not implemented, it may reflect not only Ioane’s personal 
ideas but also those of the ruling elite. Given Ioane’s status as son of the ruling monarch, 
and the second in the line of inheritance, elements of his monetary vision might have 
influenced subsequent KKK monetary policy – had Russian annexation in 1801 not 
intervened.  
 
Irakli Paghava is an Associate researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia 
State University 
mesefi@gmail.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



34 
 

ირინე ნაჭყებია  
 

ევროპელ მოგზაურთა ცნობები ებრაელთა საქორწილო 
რიტუალების შესახებ ოსმალეთი იმპერიაში (XIX საუკუნე) 

 
XIX საუკუნეში ოსმალეთის იმპერიაში მოგზაურ ევროპელთა თხზულებებში 

არის საინტერესო ცნობები ოსმალეთის ელიტის ყოფა-ცხოვრების, სხვადასხვა 
გასართობი სანახაობებისა და მრავალეროვანი მოსახლეობის წეს-ჩვეულებების 
შესახებ,  რაც მკვეთრად განსხვავდებოდა მათი დასავლური ნორმებისგან.   

თუკი XIX ამ მრავალრიცხოვანი მოგზაურების თხზულებებში ხშირად 
გვხვდება ცნობები ბერძნებისა და სომხების ქორწინების ადათ-წესების შესახებ, 
ინფორმაცია ებრაელთა საქორწილო რიტუალებზე მხოლოდ სამ თხზულებაში 
მოვიძიეთ. ცნობები ამ საკითხზე კონსტანტინოპოლელი, სმირნელ (იზმირელ) და 
ალეპოელი ებრაელების მაგალითზე ეკუთვნით ბრწყინვალე პორტაში 
საფრანგეთის ელჩის, მარკიზ შარლ-ფრანსუა დე რივიერის ოჯახის წევრს – 1816-
1819 წლებში ოსმალეთის ევროპულ ნაწილში მოგზაურ გრაფინია დე ლა ფერტე-
მენს, 1836 წელს ახლო აღმოსავლეთში ჯვაროსნული ლაშქრობების შესახებ ახალი 
ინფორმაციის შესასწავლად მივლინებულ ფრანგ ისტორიკოსს – ბატისტენ 
პუჟულას და 1866-1868 წლებში ირანსა და ოსმალეთის იმპერიაში მოგზაურ 
ფრიზიელ არისტოკრატს, ერთ-ერთ პირველ ჰოლანდიელ ორიენტალისტს – ტინკო 
მარტუნუს ლიკლამა ა ნიეჰოლტს.   

აღნიშნულ საკითხზე ამ მოგზაურთა მიერ სხვადასხვა წლებსა და ქალაქებში 
მოძიებული ცნობების შესწავლისა და ურთიერთშეჯერების შედეგად დადგინდა, 
რომ მათ შორის იყო მსგავსებაც და გარკვეული განსხვავებებიც. კერძოდ:  

1. სამივე მოგზაურის ცნობით, რაბინმა საქორწილო რიტუალი ერთ-ერთი 
მექორწილის სახლში ჩაატარა;  

2. სამივე მოგზაური დაწვრილებით აღწერს ებრაელი პატარძლისა და იქ 
მყოფი ქალების სამოსსა და მორთულობას; ცნობას სასიძოს სამოსის შესახებ 
მხოლოდ ლიკლამა ა ნიეჰოლტი გვაწვდის.  

3. გრაფინია დე ფერტე-მენი და ბატისტენ პუჟულა აღნიშნავენ რაბინის მიერ 
ქორწინების ხელშეკრულების წაკითხვას. ლიკლამა ა ნიეჰოლტი ამ ცნობას არ 
გვაწვდის.   

4. სამივე მოგზაურის ცნობით საქორწილო ცერემონიის დროს, რაბინმა 
თასიდან ღვინო მოსვა და ის მექორწილეებს გაუწოდა შესასმელად; შემდეგ 
რაბინმა თასი გატეხა. ბასისტენ პუჟულას ცნობით ეს რიტუალი ადამიანის 
სიცოცხლის სიმყიფეს უსვამდა ხაზს, ლიკლამა ა ნიეჰოლტის თქმით კი ის 
ახალგაზრდებს „ავი თვალისგან“ იცავდა. გრაფინია ფერტე-მენი მხოლოდ 
აღნიშნავს თასის გატეხის ფაქტს, მაგრამ მის მნიშვნელობაზე არაფერს წერს.   

5. პუჟულასა და ლიკლამა ა ნიეჰოლტის ცნობით ახალგაზრდებისთვის 
მოსახვევის გადაფარება მეუღლეთა ურღვევი კავშირის სიმბოლოდ მიიჩნეოდა. 
ებრაელთა ქორწინების ამ უმნიშვნელოვანესი ტრადიციის შესახებ გრაფინია დე 
ლა ფერტე-მენი ცნობას არ გვაწვდის.   



35 
 

6. გრაფინია და პუჟულა აღნიშნავენ, რომ საქმრომ საცოლეს ხელზე ბეჭედი 
გაუკეთა, ლიკლამა ა ნიეჰოლტი ამ ცნობას არ გვაწვდის.   

7. სამივე მოგზაური აღნიშნავს, რომ ქორწილის ცერემონიის 
დამთავრებისთანავე ქალს თმას ჭრიან ან საგულდაგულოდ უფარავდნენ, რადგან 
გათხოვილი ებრაელი ქალის თმა უცხო ადამიანის არ უნდა დაენახა.   

პუჟულას ცნობით სმირნელ ებრაელებს შორის იყვნენ ქორწინების 
შუამავლები ანუ მაჭანკლები. ლიკლამა ა ნიეჰოლტი შეესწრო საქმროს მიერ 
რაბინისთვის რამდენიმე ვერცხლის მონეტის მიცემას ცოლის ყიდვის ნიშნად 
(comme signe de l'achat). მათი სხვა ცნობები ეხება მექორწინეთა ასაკს, სტუმრების 
მიღებას, გამასპინძლებას, საჩუქრებს და სხვ.   

აღნიშნულ მოგზაურთა ცნობები XIX საუკუნეში ოსმალეთის იმპერიის 
სხვადასხვა ქალაქებში ებრაელთა საქორწინო რიტუალების შესახებ 
თვითმხილველთა მეტად ღირებული ისტორიულ-ეთნოგრაფიული მასალაა. ამ 
მონაცემებზე დაყრდნობით ირკვევა, რომ ეს ქორწილები ებრაული ტრადიციების 
შესაბამისად ტარდებოდა..   

საკვანძო სიტყვები: ოსმალეთის იმპერია, ებრაელები, საქორწილო 
რიტუალები, ფერტე-მენი, პუჟულა, ლიკლამა ა ნიეჰოლტი.   
 
ირინე ნაჭყებია არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის მკვლევარი და ახლო აღმოსავლეთის 
ქვეყნების ახალი და უახლესი ისტორიის დეპარტამენტის ხელმძღვანელი 
irnat@hotmail.com 
 
 
 
 
 
Irine Natchkebia  
 

EUROPEAN TRAVELLERS' ACCOUNTS OF JEWISH WEDDING RITUALS  
IN THE OTTOMAN EMPIRE (19TH CENTURY) 

 
The 19th-century writings of European travellers to the Ottoman Empire offer fascinating 
insights into the lives of the Ottoman elite, the entertainment available to them and the 
customs of the multi-ethnic population, which varied considerably from Western norms.   
While the writings of many travellers often describe the marriage customs of Greeks and 
Armenians, we found information on Jewish wedding rituals in only three works. Based on 
examples from Constantinople, Smyrna (Izmir), and Aleppo, this information comes from 
three sources: The Countess de La Ferté-Meun, a relative of the French ambassador to the 
Sublime Porte, the Marquis Charles-François de Rivière. She travelled through the 
European part of the Ottoman Empire from 1816 to 1819. Baptistin Poujoulat, a French 
historian who was dispatched to the Near East in 1836 to research the Crusades. Tinco 



36 
 

Martinus Lyklama à Nijeholt, a Frisian aristocrat and one of the first Dutch Orientalists. He 
travelled in Iran and the Ottoman Empire from 1866 to 1868.  

The data collected by these travellers in different years and cities was analysed and 
contrasted. This revealed both similarities and differences. Specifically:  

1. All three travellers confirmed that the rabbi had conducted the wedding ceremony 
at one of the newlyweds' homes.   

2. All three travellers provide detailed descriptions of the attire and adornment of 
the Jewish bride and the other women present. However, only Lyklama à Nijeholt offers 
insights into the bride's clothing. 

3. The Countess de Ferté-Meun and Baptistin Poujoulat mention the rabbi reading 
the marriage contract. However, Liklama a Nijeholt does not mention this.   

4. All three travellers confirmed that, during the wedding ceremony, the rabbi drank 
wine from a cup, passed it to the newlyweds, and then broke it. Poujoulat said that this 
ritual emphasised the fragility of human life. Lycklama à Nijeholt wrote that the ritual could 
protect the couple from 'the evil eye'. However, the Countess only mentions the breaking 
of the cup and says nothing about its significance. 

5. In their work, Poujoulat and Lycklama à Nijeholt explain that veiling the newlyweds 
symbolises the unbreakable bond between spouses. The Countess does not provide us with 
any information about this important Jewish marriage tradition.  

6. Both the Countess and Poujoulat mention that the groom placed a ring on his 
bride's finger, but Lyklama à Niejeholt does not.   

7. All three travellers confirmed that the woman's hair was covered immediately 
after the wedding ceremony, in accordance with the custom that the hair of a married 
Jewish woman should not be seen by a stranger.   

Poujoulat reports that there were matchmakers among the Jews of Smyrna. Lyklama 
à Nijeholt witnessed the groom giving the rabbi several silver coins to signify that he had 
purchased his wife ('comme signe de l'achat'). Other accounts mention the ages of the 
spouses, the refreshments served to guests, and the gifts exchanged.   

The writings of Countess de La Ferté-Meun, Baptistin Poujoulat and Lyklama à 
Nijeholt offer valuable historical and ethnographic material. These authors provide first-
hand accounts of Jewish wedding ceremonies held in various cities across the Ottoman 
Empire during the 19th century. Based on this data, it is evident that these weddings 
adhered to Jewish traditions.   

 
Irine Natchkebia is a Researcher and the Head of the Department of Modern History of the 
Middle Eastern Countries at the G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia State 
University. 
irnat@hotmail.com 
 
 
 
 



37 
 

ნინო ჯაველიძე 
 

„ბერძენთა სიყუარული“ 
 

ეძღვნება 
ფილოლ. მეცნ. დოქტორს,  

ბიზანტინოლოგ ნელი მახარაძეს 
 

ივ. ჯავახიშვილის აზრით, შუა საუკუნეების საქართველოს 
სახელმწიფოებრიობის შენარჩუნებისთვის აუცილებელი პირობა იყო სამეფო 
ხელისუფლების მთლიანობა და უმაღლესი სასულიერო იერარქიის 
განუყოფლობა. იგი თანაბარ მნიშვნელობას ანიჭებდა ამ ორი ნიშანსვეტის 
შეურყევლობას. მეტიც უნდა ითქვას, VII საუკუნის დამდეგს მცხეთის საკათა-
ლიკოსოს საზღვრების გაფართოებას და მის გადაწევას ლიხთ-იმერეთში 
მკვლევარი აფასებდა როგორც წინსწრებ მოვლენას, რაც პირობა უნდა ყოფილიყო 
სრულიად საქართველოს გაერთიანებისა: „... იმიერ-ამიერ საქართველოს 
პოლიტიკურ გაერთიანებას წინ უსწრებდა და ნიადაგს გაცილებით უფრო ადრე 
მომხდარი საეკლესიო ერთობისა და მთლიანობის პროცესი უმზადებდა“ 
[ჯავახიშვილი; 1979:341]. გამომდინარე აქედან, მკვლევარი ყველას, ვინც კი 
ცდილობდა გამოჰყოფოდა მცხეთის საკათალიკოზოს და შეექმნა 
დამოუკიდებელი, ცალკე სამწყსო (მესხეთის, დასავლეთ საქართველოს), 
უწოდებდა საქართველოს მესაფლავეებს [ვარდოსანიძე: 2022, 127]. ამ 
შეფასებიდან ჩანს, რომ ივ. ჯავახიშვილისთვის მიუღებელი გახლდათ ქართველი 
ერის „ჟამთა სიგრძისეული” განვითარება საქართველოს მართლმადიდებელი 
სამოციქულო ეკლესიის გარეშე. ერთიანი საქართველოს მეფეებს 
გაცნობიერებული ჰქონდათ, რომ მართლმადიდებლობა იყო ის საფუძველი, რასაც 
ემყარებოდა ქართველი ერის სულიერება და ისინი სარწმუნოებრივ კონცეფციას 
განიხილავდნენ სახელმწიფოს იდეოლოგიური პოლიტიკის რანგში. ამ 
იდეოლოგიით ხელმძღვანელობდნენ შინ - ქვეყნის უსაფრთხოების 
უზრუნველსაყოფად და საერთაშორისო ასპარეზზე - სახელმწიფოს 
თავდაცვისუნარიანობის გაძლიერების მიზნით. 

 
ნინო ჯაველიძე არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის ასოცირებული მკვლევარი 
javelidzenina@gmail.com 
 
 
 
 
 
 
 



38 
 

Nino Javelidze 
 

“LOVE OF THE GREEKS” 
 

 Dedicated to Dr. Neli Makharadze, Byzantinologist 
 
According to Ivane Javakhishvili, the integrity of the royal power and the indivisibility of the 
supreme spiritual hierarchy were necessary conditions for the preservation of medieval 
Georgian statehood. He attached equal importance to the steadiness of these two pillars. 
Moreover, importantly, the researcher evaluated the expansion of the borders of the 
Mtskheta Catholicosate and its extension to Likhi-Imereti region in the early 7th century as 
a prerequisite for the unification of the whole Georgia: “... thus the political unification of 
Eastern and Western Georgia was preceded and given the ground by a much earlier process 
of ecclesiastical unity and integrity”. The researcher, therefore, called the gravediggers of 
Georgia all those who tried to get detached from the Mtskheta Catholicosate and create 
an independent, separate flock (of Meskheti, Western Georgia). This analysis shows that 
Ivane Javakhishvili considered the “long-term” development of the Georgian nation 
without the Georgian Orthodox Apostolic Church unacceptable. The kings of united 
Georgia recognized that Orthodoxy was the foundation of the Georgian nation's spirituality 
and viewed religious faith as an integral part of the state's ideological policy. This ideology 
inspired them both at home to ensure the security of the country and in the international 
arena to strengthen the defense of the state. 
 
Nino Javelidze is an Associate researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia 
State University 
javelidzenina@gmail.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



39 
 

მანანა  გაბაშვილი 
 

საქართველოს არსებობისა და გადარჩენის მექანიზმები 
 

საქართველოს არსებობისა და გადარჩენის მექანიზმები საქართველოს 
ისტორიის კარდინალური საკითხია. მითუმეტეს იმ ვითარებაში, როდესაც 
არაერთი, მათ შორის უძველესი ქვეყანა გადაშენდა. საქართველოსთან 
მიმართებაში ამ პრობლემების კვლევისას მხედველობაშია მისაღები რამდენიმე 
ფაქტორი, რაც ურთიერთკავშირში და ერთ მთლიან კონტექსტშია განსახილeველი. 
პირველ რიგში მხედვლობაშია მისაღები გეოპოლიტიკა, მისი სწორი გააზრება და 
ანალიზი. აღნიშნული გეოპოლიტიკა ითხოვდა დიდ ქვეყნებს შორის 
ბალანსირებას, რასაც ჩვენი წინაპრები საუკუნეების მანძილზე მიმართავდნენ. ამ 
პოლიტიკას  საგანგებოდ აკვირდებოდნენ როგორც შიდა, ისე გარე ძალები. 
„ქართლის ცხოვრება“  ყურადღებას ამახვილებს ამ ფაქტორზე და  მიიჩნევს, თუკი  
ირანი საქართველოს ზედმეტად შეავიწროებდა, ის ბიზანტიისკენ გადაიხრებოდა. 
ამიტომაც  ორივე მხარე, გარკვეულ ვითარებაში,  ცდილობდა  მოზომილი 
პოლიტიკის გატარებას. იგივე ვითარებაა გვიან შუა საუკუნეებშიც, რასაც 
საგანგებოდ აღნიშნავს თბილისში მყოფი ჟან შარდენი. მისი სიტყვებით, 
სპარსელები მიუხედავად მათი პოლიტიკური გავლენისა და ქართველი 
მმართველის მაჰმადიანობისა, იძულებული არიან ქართველებს დაუთმონ, რათა  
მათი მეტოქე თურქეთის გავლენა არ გაიზარდოს. ამიტომ თბილისში, სადაც 
უამრავი ეკლესიაა, ვერ ნახავთ მეჩეთებს და თუ მაინც გადაწყვეტენ მეჩეთის 
მშენებლობას, ხალხი მას ანგრევს, რაზეც, შარდენის სიტყვებით, მაჰმადიანი 
მმართველი თვალს ხუჭავს. საქართველოში მყოფი მისიონერი დიონიჯო კარლი  
(მე-17ს. ) საგანგებოდ აღნიშნავს: ქართველები ისეთი ოსტატობითა და დახვეწილი 
პოლიტიკით მართავენ ქვეყანას, რომ თვით მაკიაველიც თავს ვერ გაართმევდაო .. 
პიერ დე ვიტრის (მე-16-17) კი მიაჩნია, რომ ურთულეს რეგიონში მყოფ ქართველებს 
უფრო მეტად ვიდრე სხვებს   სჭირდებათ  წინდახედულება და გამჭრიახობა. 
ევროპელები იმასაც აღნიშნავენ, რომ მართალია ქართველი ხალხი 
თავშეკავებული და მომთმენია, მაგრამ თუ   ზღვარს გადახვალთ და შეურაცხყოფთ, 
ძვირად დაგიჯდებათ. ასეთ ვითერებაში   უდიდესი იყო მეფის როლი, რომელიც 
ორიენტირს და მაგალითის მიმცემს წარმოადგენდა   მთელი ერისთვის. ამიტომაც 
ჩვენი წინაპრები ასე სვამდნენ საკითხს, როგორი უნდა   ყოფილიყო, ანდა არ უნდა 
ყოფილიყო მეფე. პირველ რიგში, მეფეს ევალებოდა ზნეობრიობა,  ჭეშმარიტი 
მორწმუნეობა, მღვიძარე სული, განათლება, სამართლიანობა,  იგი არ უნდა 
ყოფილიყო მაძიებელი  სიმდიდრისა, რაზეც ევროპელები  განსაკუთრებულ  
ყურადღებას ამახვილებენ. ამასთან დაკავშირებით წერენ, რომ ქართველი მეფეები 
შორს იყვნენ ფუფუნებისა და ქონების დაგროვებისგან. რაც მთავარია,   ეს 
პრინციპები ვრცელდებოდა მთელ ერზე და  საუკუნეების მანძილზე მუშაობდა. 
აღნიშნული მიდგომა ურთულეს რეგიონში ერის გამძლეობასა და 
ბრძოლისუნარიანობას განაპირობებდა.   არ არის შემთხვევითი  ვახუშტი 
ბაგრატიონის მიერ ქართველების  ამ კონტექსტში განხილვა და შემდეაგი 



40 
 

აქცენტების გაკეთება:  სწავლის მოყვარენი, ფუფუნებისა და ქონების 
დაგროვებისკენ არმიდრეკილნი, სახელის მაძიებელნი, რაც „ვეფხისტყაოსნის“  
ცნობილი კრედოა: „სჯობს სახელისა მოხვეჭა, ყოვლისა მოსახვეჭელსა“. 
ევროპელები იმასაც  აღნიშნავენ, რომ მეფის ყოველ მსახურსა და ხელქვეითს 
შეეძლო აზრის უპრობლემოდ გამოხატვა.. როდესაც ევროპელები სვამენ 
ქართველების გამძლეობისა და ურთულეს რეგიონში გადარჩენის საკითხს, ისინი 
ამას მეფისადმი, მართლმადიდებლობისა და საკუთარი  ტრადიციებისადმი  
ერთგულებაში ხედავენ, რასაც ადუღაბებდა მძლავრი ეროვნული იდეოლოგია და 
პატრიოტული აღზრდა. ამგვარად, საქართველოს არსებობისა და გადარჩენის 
მექანიზმები  საუკუნეების მანძილზე გამომუშავებული და გამოცდილი სისტემა 
იყო, რაც ქვეყნის  არსებობის გარანტს განაპირობებდა. მისი ერთი ნაწილის 
ჩამოშლა იწვევდა მთელი სისტემის რღვევას. ამიტომ ამ სისტემაში ყველა 
შემადგენელი ნაწილის ერთიანობას უდიდესი მნიშვნელობა ჰქონდა ქვყყნისთვის,  
რაც დღესაც აქტუალურია და მხედველობაში მისაღები.   

 
მანანა  გაბაშვილი არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის მკვლევარი და ახლო აღმოსავლეთის 
ქვეყნების შუა საუკუნეების ისტორიის დეპარტამენტის ხელმძღვანელი 
mangabash@gmail.com 
 
 
 
 
 
Manana Gabashvili   
                                        

MECHANISMS OF GEORGIA’S EXISTENCE AND SURVIVAL 
                                                                         
Mechanisms of Georgia’s existence and survival are a cardinal issue in Georgian history, 
especially given that many countries, including some of the world’s most ancient ones, 
have disappeared. When examining these problems in relation to Georgia, several factors 
should be taken into consideration, all of which are interconnected and ought to be viewed 
within one unified context. First of all, geopolitics should be considered—its proper 
understanding and analysis. That geopolitics required careful balancing among great 
powers, which our ancestors used to practice for centuries. Both internal and external 
forces closely observed that policy. The Life of Kartli emphasizes this factor and asserts that 
if Iran oppressed Georgia excessively, Georgia would lean toward Byzantium. Therefore, 
both sides, under certain circumstances, attempted to pursue a balanced policy. The same 
situation existed in the Late Middle Ages, as noted by Jean Chardin while in Tbilisi. In his 
words, despite the political influence of the Persians and the fact that a Georgian ruler had 
adopted Islam, the Persians were compelled to make concessions to the Georgians so that 
their rival, Turkey, would not increase its influence in the country. That is why, in Tbilisi, 



41 
 

where there were numerous churches, one could not find mosques; and if they 
nevertheless attempted to build one, the people would destroy it. According to J.Chardin, 
Muslim rulers turned a blind eye to that fact. The missionary Dionigi Carli (17th c.), who 
lived in Georgia, specifically noted:” The Georgians govern their country with such skill and 
refined politics that even Machiavelli would be unable to manage it.” Pierre de Vitry 
believed that the Georgians—who lived in an exceptionally difficult region (16th–17th 
cc.)—needed reasonable prudence and shrewdness more than anyone else. Europeans 
also observe that although the Georgian people are self-restrained and patient, if one 
crosses the line and insults them, it will cost/them dearly. In such circumstances, a king’s 
role was the greatest, as he served as the guide and example for the entire nation. This is 
why our ancestors placed such emphasis on the question of what kind of a king should be, 
or what kind he should not be. First of all, a king was required to be moral, a true believer, 
spiritually vigilant, educated, and just. He should not have been a seeker of wealth, the 
nature Europeans focused on. In this regard, they wrote that Georgian kings were far 
removed from luxury and from the accumulation of property. Most importantly, these 
principles extended to the whole nation and worked for centuries. This approach ensured 
the nation’s endurance and fighting ability in an extremely difficult region. It is no 
coincidence that Vakhushti Bagrationi discusses Georgians in this context and highlights 
the following qualities: lovers of learning, not inclined toward luxury or the accumulation 
of wealth, and seekers of honor, which is the well-known credo of Shota Rustaveli’s poem 
The Knight in the Panther’s Skin: “Better to gain a good name than to acquire all 
possessions.” Europeans also noted that every servant and subordinate of the Georgian 
king could freely express his opinion without any hitch. When Europeans examine the 
endurance of the Georgians and their survival in such a difficult region, they see the 
explanation in their loyalty to the king, to Orthodoxy, and to their own traditions—
strengthened by a powerful national ideology and patriotic upbringing. Thus, the 
mechanisms of Georgia’s existence and survival formed a system developed and tested 
over centuries, which guaranteed the country’s continued existence. The collapse of any 
one part of this system would cause the entire system to fall apart. Therefore, the unity of 
all its components was of utmost importance for the country—a principle that remains 
relevant today and should still be taken into account. 
 
Manana Gabashvili is a Researcher and the Head of the Department of Medieval History of 
the Middle Eastern countries at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia State 
University. 
mangabash@gmail.com 
 
 
 
 
 



42 
 

თამარ დემეტრაშვილი 
 
XVII საუკუნის 30–60-იანი წლების იმერეთის სამეფო კარის სამოსი: 

ალექსანდრე III-ისა და ნესტან-დარეჯანის გამოსახულება 
გელათის ფრესკაზე 

 
მოხსენება მიზნად ისახავს გელათის ღვთისმშობლის შობის ტაძარში დაცულ 

ფრესკაზე გამოსახული იმერეთის მეფე ალექსანდრე III-ის (1639-1660) და 
დედოფალ ნესტან-დარეჯანის სამოსში ირანული ინსიგნიების კვლევას. 
აღნიშნული ფრესკა წარმოადგენს XVII საუკუნის იმერეთის სამეფო კულტურის 
ვიზუალურ დოკუმენტს, სადაც ადგილობრივი ტრადიცია ირანული სიმბოლიკის 
ელემენტებთან ორგანულადაა შერწყმული. 

ალექსანდრე III-ის მეფობის პერიოდი დასავლეთ საქართველოს ისტორიაში 
ერთ-ერთი ყველაზე არასტაბილური ეპოქაა. იმერეთის სამეფო ამ დროს აღმოჩნდა 
ოსმალეთისა და ირანის გავლენის ინტერესთა არეალში, სადაც დასავლეთ 
საქართველოს სამთავროები მუდმივად იცვლიდნენ პოლიტიკურ ორიენტაციას. 
ალექსანდრე III ცდილობდა შეენარჩუნებინა სამეფო ერთიანობა და იმერეთის 
ავტონომია იმ პირობებში, როცა ოსმალეთის გავლენა ძლიერდებოდა, ხოლო 
ირანი, სეფიანთა სახელმწიფოს ძალაუფლების დასუსტების მიუხედავად, კვლავ 
წარმოადგენდა კულტურულად ავტორიტეტულ ცენტრს.  

ფრესკაზე გამოსახული სამოსის დეტალები - განსაკუთრებით მეფის 
თავსაბურავი, ფეხსაცმელი, იარაღი - ფუნქციურად და სტილისტურად ირანულ 
მოდელს ემთხვევა და ირანული სამეფო ატრიბუტიკის გამოხატულებად შეიძლება 
ჩაითვალოს. ირანული ინსიგნიების ამგვარი მიღება სიმბოლურად წარმოაჩენდა 
იმერეთის მეფის უფლებამოსილებას, როგორც დამოუკიდებელ, მაგრამ 
ამავდროულად, აღმოსავლურ კულტურულ სივრცეში ჩართულ მმართველს. 
მოხსენებაში გაანალიზებულია ის ლექსიკური ერთეულები, რომლებიც ამ 
ნივთებთან ერთად შემოვიდა ირანიდან და დამკვიდრდა ქართულ 
ტერმინოლოგიაში.  

გელათის ფრესკა წარმოადგენს დინასტიურ პორტრეტს, რომელზეც 
ალექსანდრე III-ისა და ნესტან-დარეჯანის სამოსში ირანული ინსიგნიები არ 
გამოხატავს პოლიტიკური დამოკიდებულების პირდაპირ ნიშანს, არამედ 
აერთიანებს ქართულსა და ირანულ ტრადიციებს XVII საუკუნის პოლიტიკური და 
კულტურული ურთიერთობების ფონზე. 
 
თამარ დემეტრაშვილი არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის ასოცირებული მკვლევარი 
t_demetrashvili@yahoo.com 
 
 
 



43 
 

Tamar Demetrashvili 
 

ROYAL COURT ATTIRE IN IMERETI DURING THE 1630S-1660S: THE DEPICTIONS 
OF KING ALEXANDER III AND QUEEN NESTAN-DAREJAN IN THE GELATI FRESCO 

 
The report aims to examine the Iranian insignia depicted in the attire of King Alexander III 
of Imereti (1639-1660) and Queen Nestan-Darejan, as represented on the fresco preserved 
in the Church of the Nativity of the Virgin at Gelati. This fresco serves as a visual document 
of seventeenth-century Imeretian royal culture, in which local traditions are organically 
interwoven with elements of Iranian symbols. 

The reign of Alexander III marks one of the most unstable periods in the history of 
western Georgia. During this time, the Kingdom of Imereti found itself within the 
competing spheres of influence of the Ottoman Empire and Iran, as the principalities of 
western Georgia continuously shifted their political allegiances. Alexander III sought to 
preserve the unity of the kingdom and maintain Imereti’s autonomy at a time when 
Ottoman influence was steadily growing, while Iran - despite the weakening power of the 
Safavid state - continued to represent a culturally authoritative center. 

The details of the attire depicted on the fresco - particularly the king’s headdress, 
footwear, and weapon - correspond both functionally and stylistically to Iranian models 
and may be regarded as expressions of Iranian royal insignia. The adoption of such insignia 
symbolically represented the authority of the King of Imereti as a sovereign ruler who was, 
at the same time, integrated within the broader sphere of Eastern cultural influence. The 
report also analyzes the lexical units that entered Georgian terminology from Iran 
alongside these objects and subsequently became established within the Georgian 
linguistic context. 

The Gelati fresco constitutes a dynastic portrait in which the Iranian insignia depicted 
on the attire of Alexander III and Nestan-Darejan do not serve as a direct indicator of 
political subordination. Rather, they embody a synthesis of Georgian and Iranian traditions 
in the framework of political and cultural relations of the two realms in the 17th century.  
 
Tamar Demetrashvili is an Associate researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, 
Ilia State University. 
t_demetrashvili@yahoo.com 
 
 
 
 
 
 
 
 



44 
 

ირაკლი თოფურიძე, 
შალვა დათიაშვილი 
 

ერაყის მოსახლეობის ტანისამოსი 
მამლუქთა მმართველობის პერიოდში 

 
მამლუქთა მმართველობის პერიოდის ერაყის მოსახლეობის ტანისამოსი 

მრავალფეროვნებით გამოირჩეოდა და დიდ ყურადღებას იქცევდა ვილაეთში 
ჩამოსული უცხოელი მოგზაურების, თუ ევროპელი რეზიდენტების მხრიდან. 
ერაყის მოსახლეობის ჩაცმულობის სტილის შესახებ ძირითად ინფორმაციას 
სწორედ რომ უცხოელთა ჩანაწერებისა და მემუარებიდან ვიღებთ. ტანისამოსი 
განსხვავდებოდა ფორმით, ფერით და მისი საფასურით, ასევე გამომდინარე 
ეროვნული და რელიგიური ჯგუფების საკმაოდ დიდი რაოდენობისა და 
სოციალური ფენების მიხედვით. რა თქმა უნდა განსხვავება იყო ქალაქების 
მოსახლეობის ტანისამოსსა და სოფლად მოსახლე და ბედუინების ტანსაცმელს 
შორის. ცალკე ხსენების ღირსია ერაყის კლიმატური პირობები, რამაც თავისი 
როლი ითამაშა ქვეყნის ჩრდილო, ცენტრალური და სამხრეთ რეგიონების 
მოსახლეობის ტამოსამოსზე. 

საგულისხმოა ის გარემოება, რომ ერაყში ოსმალო მოხელეების და მდიდარი 
ფენის ტანსაცმელი პრაქტიკულად არ განსხვავდებოდა ერთმანეთისაგან - 
ძირითადი განსხვავება იყო თავსაბურავი. 

ტანსაცმლის ძირითადი ნაწილი ადგილობრივი წარმოებისა იყო, რომელსაც 
საშუალო და ღარიბი ფენების მოსახლეობა იყენებდა. მდიდარი ფენის 
წარმომადგენლები ძირითადად ინდოეთიდან და სირიიდან შემოტანილ 
ტანსაცმელში იყო გამოწყობილი, ხოლო XIX საუკუნის დასაწყისიდან უკვე 
ვრცელდება ევროპიდან და ძირითადად ბრიტანეთიდან შემოტანილი ტანისამოსი, 
რაც უკავშირდება ლონდონის მზარდ ინტერესებს რეგიონის მიმართ. ბრიტანული 
ოსტ-ინდოეთის კომპანიის წარმომადგენლები და მისიონერები სხვა და სხვა 
საშუალებებით ერთგვარ კულტურულ ექსპანიას ახორციელებდნენ ერაყში, მათ 
შორის ახალი ყაიდის ტანსაცმლის პოპულარიზაციით. აღსანიშნავია, რომ ერაყის 
მამლუქთა წრიდან გამოსული უკანასკნელი მმართველის დაუდ ფაშას (1817-1831 
წწ.) მიერ გატარებული სამხედრო რეფორმის შედეგად, როდესაც ქართველმა 
შემქნა რეგულარული ჯარის დანაყოფები, ვალის ჯარისკაცები და ოფიცრები 
ინგლისური ყაიდის შარვლებსა და კიტელებს ატარებდნენ. მიუხედავად 
ევროპელთა მცდელობებისა, ადგილობრივი მოსახლეობა მაინც საკუთარ 
ტრადიციულ ტანისამოსს ანიჭებდა უპირატესობას. რაც შეეხება მამლუქთა 
შენაერთების ტანსაცმელს, ის ღრმად ტრადიციული იყო და დროის სვლის 
შედეგად მათ მხოლოდ საბრძოლო აღჭურვილობა შეეცვალათ. 

ცალკე ხსენების ღირსია ერაყელი ქალების ტანსაცმელი. უცხოელი 
მოგზაურები დიდი აღფრთოვანებით აღნიშნავენ ქართველი და ჩერქეზი ქალების 



45 
 

არა მარტო ბუნებრივ სილამაზეს, არამედ მათ მდიდრულ ჩაცმულობას, რომელიც 
ოქროსა და ვერცხლის ნაკეთობებით იყო მორთული.  
 
ირაკლი თოფურიძე არის არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის ასოცირებული მკვლევარი  
irakli.topuridze@iliauni.edu.ge 
შალვა დათიაშვილი დამოუკიდებელი მკვლევარია 
 
Irakli Topuridze, 
Shalva Datiashvili 
 

IRAQI POPULATION CLOTHING DURING THE MAMLUK RULE PERIOD 
 
The clothing of the Iraqi population during the Mamluk rule period was distinguished by its 
diversity and attracted great attention from foreign travelers and European residents who 
visited the Wilayat. The main information on the clothing styles of the Iraqi population comes 
from the records and memoirs of foreigners. Clothing varied in style, color, and cost, as well as 
due to the relatively large number of ethnic and religious groups and social status. Of course, 
there were differences in clothing between the urban population, the rural population, and the 
Bedouins. Iraq's climatic conditions deserve special mention, as they influenced the clothing of 
the populations of the country's northern, central, and southern regions. 
It is noteworthy that the clothing of Ottoman officials and the wealthy classes in Iraq was 
virtually identical, the main difference being headgear. 
Most clothing was locally produced and worn by the middle and lower classes. while the 
wealthy class mainly imported clothes from India and Syria. By the early 19th century, imports 
of European clothing, particularly from Great Britain, became widespread, reflecting London's 
growing interest in the region. Representatives of the British East India Company and British 
missionaries carried out a distinctive cultural expansion in Iraq through various means, 
including the popularization of new clothes. It is noteworthy that, as a result of the military 
reforms carried out by the last Mamluk ruler of Iraq, Daud Pasha (1817–1831), when the 
Georgian-origin ruler was creating regular army units, soldiers and officers of the Wali wore 
trousers and tunics from the British uniform. Despite the European efforts, the local population 
continued to prefer their traditional clothes. As for Mamluk clothing, it was deeply traditional, 
and over time, they only changed their combat gear. 
The clothing of Iraqi women deserves special mention. Foreign travelers admire not only 
the natural beauty of Georgian and Circassian women, but also their luxurious clothing, 
adorned with gold and silver jewelry. 
 
Irakli Topuridze is an Associate Researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia 
State University. 
irakli.topuridze@iliauni.edu.ge 
Shalva Datiashvili is a freelancer 



46 
 

თამარ მოსიაშვილი 
 

მოხატული ბებიები ანუ ტატუირების ტრადიციები  
არაბულ სამყაროში 

 
ტატუირება საუკუნეების მანძილზე იყო და არის კულტურული გამოხატვის 

ფორმა სხვადასხვა საზოგადოებაში და არაბული სამყაროც არ არის გამონაკლისი. 
მიუხედავად იმისა, რომ თანამეროვე რეალობაში ტატუ ხშირად მოდასთან ან 
რელიგიურ აკრძალვებთან ასოცირდება, ტრადიციულ ტატუირებას ოდესღაც ღრმა 
სიმბოლური, ესთეტიკური და სოციალური მნიშვნელობა ჰქონდა არაბულ და 
ჩრდილოეთ აფრიკულ ბევრ თემში. ბედუინებში, ბერბერულ (ამაზიღის) ტომებში 
და ზოგადად არაბეთის ნახევარკუნძულიდან მაღრიბამდე გადაჭიმულ 
ტერიტორიაზე სოფლის მოსახლეობაში, ტატუებს - რომლებიც ბევრ რეგიონში 
ცნობილია, როგორც ალ-დაკ (الدق) ან ალ-ვაშმ (الوشم) - ისტორიულად ქალები 
იკეთებდნენ სახეზე, ხელებსა და სხეულზე, როგორც იდენტობის, სილამაზის, 
ნაყოფიერებისა და დაცვის თვალსაჩინო ნიშნებს. 

არაბულ საზოგადოებებში ტატუირება როგორც მორთულობის, ასევე 
კომუნიკაციის საშუალება იყო. ქალის სახეზე დახატული ნიშნები მიუთითებდა მის 
ტომობრივ წარმომავლობაზე, სოციალურ სტატუსზე ან ცხოვრების მნიშვნელოვან 
ეტაპზე, ამასთანავე, შეიძლება თილისმის ფუნქციაც შეესრულებინა უბედურებისა 
და ავადმყოფობისგან დასაცავად. ამ პრაქტიკას ხშირად ადგილობრივი ქალები 
ასრულებდნენ ბუნებრივი პიგმენტების გამოყენებით, როგორიცაა მაგალითად 
ჭვარტლი ან ინდიგო. მოხატვის პროცესს თან ახლდა ზეპირი ტრადიციული 
რიტუალის შესრულებაც, რაც თითოეული ნიშანის სხეულზე დატანას სიმბოლურ 
მნიშვნელობას ანიჭებდა.  

ისლამის გავრცელებამ მნიშვნელოვნად შეცვალა სხეულის 
მოდიფიკაციისადმი დამოკიდებულება. ბევრი მუსლიმი იურისტი გმობდა მუდმივ 
ტატუირებას, როგორც ღვთის ქმნილების შეცვლას და მაგალითად მოჰყავდა 
ჰადისები, რომლებიც კრძალავს ვაშმს ანუ ტატუირებას. თუმცა, სოფლად 
მცხოვრებ ქალებში ტატუირების ტრადიციის გაგრძელება რელიგიასა და 
ჩვეულებას შორის საინტერესო ურთიერთობაზე მიუთითებს: პრაქტიკაში, ბევრი 
თემი ტატუს არა ამაოების აქტებად, არამედ რწმენის, დაცვის ან განკურნების 
გამოხატულებად მიიჩნევდა. ტატუირების დამცავი ასპექტი - რომელიც, 
სავარაუდოდ, ბოროტი თვალისგან (აინისგან -  ن  დასაცავად ან ტკივილის (عني
სამკურნალოდ იყო მიმართული - განსაკუთრებით მდგრადი აღმოჩნდა და ხშირად 
გადაჯაჭვული იყო ხალხურ მედიცინასა და სპირიტუალურ შეხედულებებთან. 

მიუხედავად იმისა, რომ სოციალური კონტექსტები შეიცვალა, ტატუს 
სიმბოლური ლოგიკა საოცრად მდგრადი აღმოჩნდა. სოფლისა და უდაბნოს 
თემებში მცხოვრები ბევრი ხანდაზმული ქალი კვლავ ატარებს ასეთ ტატუებს, 
როგორც კულტურული მეხსიერების ცოცხალ არქივს. ქალის სხეული, რომელიც 
ოდესღაც რიტუალებითა და ტრადიციებით იყო აღბეჭდილი, კვლავ ერთგვარი 
ტილოს როლს ასრულებს, რომლის მეშვეობითაც არაბი ქალები ახერხებენ 



47 
 

საკუთარი კუთვნილების, სილამაზისა და პიროვნულობის წარმოჩენას 
თანამედროვე სამყაროში. მიუხედავად იმისა, რომ ეს პრაქტიკა და მასთან 
დაკავშირებული ტრადიციები გაქრობის პირასაა, ის კვლავ რჩება ხანდაზმული 
მოხატული ბებიების კანზე აღბეჭდილ მოგონებებად.  

ამდენად, არაბულ სამყაროში ტატუირების ტრადიციების შესწავლა 
გენდერის, სხეულის, რიტუალისა და იდენტობის გადაკვეთის საინტერესო ამბავს 
გვთავაზობს. ალ-დაკ ალ-ბადავი ( البدوي الدق ) და ალ-ვაშმ (الوشم) ცხადად აჩვენებს, თუ 
როგორ ატარებდა ქალის სხეული როგორც პირად, ასევე კოლექტიურ ისტორიებს. 
ამ ნიშნებით დაშიფრული იყო სიმბოლური სისტემები, რომლებიც ესთეტიკას 
რწმენასთან აკავშირებდა. 
 
თამარ მოსიაშვილი არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის ასოცირებული 
პროფესორი და გ. წერეთლის აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის დირექტორის 
თანაშემწე 
tamar.mosiashvili@iliauni.edu.ge 
 
 
  
 
 
 
Tamar Mosiashvili 
 

ORNATED GRANDMOTHERS OR TATTOOING TRADITIONS  
IN THE ARAB WORLD 

 
For centuries, Tattooing has been a form of cultural expression across human societies, and 
the Arab world is no exception. Despite the contemporary association of tattoos with 
modern fashion or religious prohibitions, traditional tattooing once held deep symbolic, 
aesthetic, and social significance throughout many Arab and North African communities. 
Among Bedouins, Berber (Amazigh) tribes, and rural populations from the Arabian 
Peninsula to the Maghreb, tattoos—known in many regions as al-daqq (الدق) or al-washm 
 were historically inscribed on women’s faces, hands, and bodies as visible markers—(الوشم)
of identity, beauty, fertility, and protection.  

In Arab societies, tattooing served as both adornment and communication: a 
woman’s facial marks could indicate her tribal origin, social status, or life stage, while also 
functioning as talismans against misfortune and illness. The practice was often performed 
by local women using natural pigments such as soot or indigo, and was accompanied by 
oral traditions that imbued each mark with symbolic meaning.  

The spread of Islam significantly reshaped attitudes toward body modification. Many 
Islamic jurists condemned permanent tattooing as an alteration of God’s creation, citing 
hadiths that prohibit washm. However, the persistence of tattooing among rural women 



48 
 

suggests a nuanced relationship between religion and custom: in practice, many 
communities viewed tattoos not as acts of vanity but as expressions of faith, protection, or 
healing. The protective aspect of tattooing—believed to ward off the evil eye (‘ayn -  ن  or (عني
to heal bodily pain—was particularly resilient and often intertwined with folk medicine and 
spiritual beliefs (Al-Rai, 2020).  

While the social contexts have changed, the symbolic logic of tattooing remains 
remarkably persistent. Many elderly women in rural and desert communities still bear 
these tattoos as living archives of cultural memory. The female body, once inscribed by 
ritual and tradition, continues to serve as a canvas through which Arab women negotiate 
belonging, beauty, and selfhood in the modern world. Although many of these practices 
have faded, they persist as memories etched into the skin of ornated elder women. 

Thus, the study of tattooing traditions in the Arab world offers an interesting story 
of the intersections of gender, body, ritual, and identity. The al-daqq al-badawi ( البدوي الدق ) 
and al-washm ( الوشم) reveal how women’s bodies carried both personal and collective 
histories. These marks encoded deep symbolic systems that united aesthetics with belief. 
 
Tamar Mosiashvili is an Associate Professor at Ilia State University and the Assistant of the 
Director at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies 
tamar.mosiashvili@iliauni.edu.ge 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



49 
 

ეთერ ღვინიაშვილი 
 

არაბულენოვანი წარწერა დედოფლისწყაროდან 
 

დედოფლისწყაროში, ისტორიკოს-ეთნოგრაფ იოსებ მენთეშაშვილის სახლ-
მუზეუმში, სადაც ინახება მდიდარი ისტორიული, არქეოლოგიური და 
ეთნოგრაფიული მასალა, აღმოჩნდა არაბულწარწერიანი საფლავის ქვა. 
სამწუხაროდ, მისი პოვნის ზუსტი ადგილი ვერ დავადგინეთ. სახლ-მუზეუმში არ 
იძებნება    ნივთის  აღწერილობა.  

ქვის თავი და ბოლო მომრგვალებულია (სიმაღლე 65 - სმ., სიგანე - 23 სმ., 
სისქე მარჯვენა მხრიდან - 20 სმ., მარცხენა მხრიდან - 14 სმ.), წარწერით 
დაფარულია ქვის დაახლოებით ორი მესამედი, წარწერა შვიდ სტრიქონიანია,  
გამოუცდელი ხელით შესრულებული, სტრიქონებს შორის ადგილი არათანაბარია, 
ასოები საშუალო ზომისაა. 

წარწერის ტექსტი: 
ق�ب  هذا  

المحتاج  (؟ )  �حمخ  
تعا�ي  الله  رحمة ا�ي   
ي  (؟ ) خ�ج  (؟ )  ال�ب 

�ف   
�سعمائة        تار�ــــخ  
   سبع

ن  و ار�عني  
თარგმანი: 
ეს არის საფლავი იომახისა (?), რომელიც საჭიროებს მაღალი ალაჰის 

წყალობას  გადავიდა საიქიოს ცხრაას ორმოცდა შვიდ წელს. 

ეპიტაფია დათარიღებულია 947/1540 წლით. შეიცავს ტრადიციულ 
მუსლიმურ ფორმულას  تعا�ي  الله رحمة ا�ي  المحتاج  ,  რომლის ანალოგები გვხვდება 
საქართველოს, სომხეთის, აზერბაიჯანის, ჩრდილო კავკასიის არაბულენოვან 
ეპიტაფიებში. 

ტექსტში შენიშნება გრაფიკული ხასიათის შეცდომები. 
დღევანდელი დედოფლისწყაროს მუნიციპალიტეტის ტერიტორია შედიოდა 

საქართველოს ერთ-ერთი ისტორიული პროვინციის — კამბეჩოვანის —  
შემადგენლობაში.  

ქიზიყი, ძველი კამბეჩოვანი, მოიცავს კახეთის სამხრეთ-აღმოსავლეთ 
ნაწილს, მოქცეულია ალაზნის ქვემო წელსა და მტკვარს შორის და მას შუაზე ჰკვეთს 
მდ. იორი. 

ვახუშტი ბატონიშვილის დახასიათებით, თავისი ბუნებრივ-კლიმატური 
პირობების გამო, ქიზიყი იყო შესანიშნავი საზამთრო საძოვრების ზონა, სადაც 
ზამთრობით ,,გამო¬იზრდებოდა“ აღმოსავლეთ საქართველოს მთიანეთის 
დიდძალი საქონელი.  



50 
 

ამის გამო ქიზიყი მიმზიდველი მხარე იყო მომთაბარე მესაქონლე 
ელებისთვისაც.   

ვახუშტის ცნობით ქიზიყში მდ. ,,იორზე თათრის ობა“ ანუ თურქმან 
მესაქონლეთა სადგომები არსებობდა, თურქმან მესაქონლეთა არსებობაზე  
ქიზიყში იოანე ბაგრატიონიც მიუთითებს: ,,ამ მხარეში თურქმანი  „ელები 
მდგარაო“.  

ლ. ტუხაშვილის მიხედვით, ივრისპირეთი თურქულენოვანმა  მაჰმადიანმა 
ელებმა დაიკავეს. კამბეჩოვანის სამხრეთით ჩასახლდნენ მომთაბარე ტომები: 
ჯინლი, ყაჯარი, ჩათმა, ომახი. 

ამ ცნობების გათვალისწინებით, შესაძლებელია ვივარაუდოთ, რომ 
დედოფლისწყაროში ნაპოვნი XVI საუკუნით დათარიღებული საფლავის ქვა 
შესაძლებელია ეკუთვნოდეს მომთაბარე თურქმან მესაქონლე ტომის 
წარმომადგენელს.  

აღსანიშნავია, რომ სხვა არაბულენოვანი ეპიგრაფიკული ძეგლი ქიზიყიდან 
ჯერჯერობით არ ყოფილა გამოვლენილი. 
 
ეთერ ღვინიაშვილი არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის ასოცირებული მკვლევარი 
eter_g@yahoo.com 
 
 
 
 
 
 
 
Eter Gviniashvili 
 

ARABIC INSCRIPTION FROM DEDOPLISTSKARO 
 
In the house-museum of the historian-ethnographer Ioseb Menteshashvili, situated in 
Dedoplistskaro, where rich historical, archaeological, and ethnographic materials are 
usually protected, a tombstone with an Arabic inscription was found. Unfortunately, we 
could not ascertain the exact place of its discovery and the description of the epigraphic 
monument indicating the place of its discovery was not kept in the house-museum either. 

The head and bottom parts of the stone are rounded (its height is 65 cm, width - 23 
cm, thickness on the right side - 20 cm, on the left side - 14 cm), approximately two-thirds 
of the monument are covered by the inscription, which contains seven lines, performed by 
an inexperienced hand, the spaces between the lines are not identical, the letters are of 
medium size. 

The inscription’s text: 
 



51 
 

ق�ب  هذا  
المحتاج  (؟ )  �حمخ  

تعا�ي  الله  رحمة ا�ي   
ي  (؟ ) خ�ج  (؟ )  ال�ب 

�ف   
�سعمائة        تار�ــــخ  
   سبع

ن  و ار�عني   
The translation: 
This is the tomb of Yomakh (?) who is in need of the mercy from the Highest Allah 

and who passed away in the year of nine hundred and forty-seven (?). 

The epitaph is dated by 947/1540. It contains the traditional Muslim formula 
تعا�ي  الله رحمة ا�ي  لمحتاج  ,  which is simmilar to the Arabic epitaphs of Georgia, Armenia, 
Azerbaijan, and the North Caucasus. 

The text contains some graphical mistakes. 
The territory of the present-day Dedoplistskaro municipality was part of one of the 

historical provinces of Georgia called Kambechovani. 
Kiziki, i.e., the old Kambechovan, covers the southeastern part of Kakheti and is 

located between the lower Alazani and Mtkvari rivers, divided by the Iori River in the 
middle. 

According to Vakhushti Batonishvili, due to its natural and climatic conditions, Kiziki 
was an excellent winter pasture zone, where a large number of cattle from the mountains 
of Eastern Georgia “grew up” in the winter. 

Because of this, Kiziki was also an attractive area for nomadic cattle herders. 
According to Vakhushti, there was a “ Tatar Oba' (i.e., encampments of Turkmen 

cattle-breeders) on the Iori River” in Kiziki, i.e., a camps of Turkmen cattle breeders. Ioane 
Bagrationi also mentions the Turkmen cattle breeders’ settlement in Kiziki by saying that “ 
Turkmen 'els' (tribes) were stationed in this area.” 

According to L. Tukhashvili, the shorelines of the Iori River was occupied by the 
Turkic-speaking Muhammadan Elebs and the Nomadic tribes of Jinli, Qajar, Chatma, Omakh 
were settled in the south of Kambechovani. 

Given the information, it is possible to assume that the 16th-century tombstone 
found in Dedoplistskaro may belong to a representative of a nomadic Turkmen cattle 
breeder tribe. 

It is worth noting, that any other Arabic epigraphic monument from Kiziki had not 
been discovered yet. 
 
Eter Gviniashvili is an Associate researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia 
State University 
eter_g@yahoo.com 
 
 



52 
 

ჯული შოშიაშვილი 
 

სიყვარულის ქრისტიანული ინტერპრეტაციისთვის 
 

ქრისტიანული ფილოსოფიის და ღვთისმეტყველების მთავარი საკითხი 
სიყვარულია. ამ ცნების ინტერპრეტაცია დროში და სივრცეში შეუზღუდავ 
პარამეტრებს მოიცავს და ერთმნიშვნელოვნად უზენაესის არსის შეცნობისთვისაა 
გამიზნული.  

სამყაროს პირველმიზეზი გაიაზრება როგორც უდიდესი სიყვარული და ამ 
სიყვარულით სიმრავლედ გადმოღვრილი. ყოველივე არსებული შეიცავს 
ღვთაებრივი სიყვარულის ნაწილს და სიყვარული არის ამ უსასრულო სამყაროში 
გაბნეული ნაწილების დაუცხრომელი სწრაფვა მთელისადმი. 

ბიზანტიელ საეკლესიო მამათა ფილოსოფიურ-თეოლოგიური 
შეხედულებები, გადმოცემული ეგზეგეტიკურ, დოგმატიკურ და ლიტერატურულ 
თხზულებებში წარმოადგენს ანტიკური ფილოსოფიის მნიშვნელოვანი საკითხების 
სინთეზს მართლმადიდებლურ საეკლესიო დოგმატიკასთან.  

სიყვარული და ცოდნა მჭიდროდაა დაკავშირებული ერთმანეთთან. 
უმაღლესი სიბრძნის შესაცნობად სიყვარულით მივდივართ - “გონებითი პირველი 
აღძრვაᲲ საღმრთო სიყვარული არს ღმრთისა”. ღმერთის სიყვარულის გარეშე არც 
რწმენას აქვს ძალა და არც ცოდნას. მაქსიმე აღმსარებლის აზრით, ქრისტიანმა 
უნდა გაიაროს სამი გზა - აღსარება, ცოდნა და რწმენა. ამ გზათა წანამძღვარია 
სიყვარული ღმერთისადმი. რწმენით ვიღებთ, სიყვარულით გავცემთ.  

ქრისტიანულ ცნებას ἀγάπη-ს - სიყვარულის გზა ღმერთისა ადამიანისკენ, 
დიონისე არეოპაგელმა დაუპირისპირა წარმართული ცნება  ἔρως-ი ღმერთისაკენ 
მიმავალი გზა სიყვარულისა და იგი სიყვარულის ზეშთახარისხად აქცია. 
“ჭეშმარიტი ტრფიალებაᲲ უფროᲲს [არს] სიყვარულისასა” . სიცოცხლეს, 
არსებობას მაშინ აქვს აზრი, თუ ის შემეცნებითია, რწმენით და სიყვარულითაა 
გასხივოსნებული.  
 
ჯული შოშიაშვილი არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის ასოცირებული მკვლევარი 
juli.shoshiashvili@yahoo.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



53 
 

Juli Shoshiashvili 
 

FOR THE CHRISTIAN INTERPRETATION OF LOVE 
 
The central theme of Christian philosophy and theology is love. The interpretation of this 
concept encompasses parameters unlimited by time or space and is ultimately directed 
toward the understanding of the essence of the Supreme. 

The first cause of the universe is understood as the greatest love, which, through 
love, pours itself out into multiplicity. Everything that exists contains a portion of divine 
love, and love itself is the ceaseless striving of these dispersed parts within the infinite 
universe to return to the Whole. 

The philosophical-theological views of the Byzantine Church Fathers, expressed in 
exegetical, dogmatic, and literary works, represent a synthesis of important issues of 
ancient philosophy with Orthodox ecclesiastical dogmatics. 

 Love and knowledge are closely interconnected. We approach the comprehension 
of supreme wisdom through love—“the first movement of the mind is the divine love of 
God.” Without the love of God, neither faith has power nor knowledge. According to 
Maximus the Confessor, a Christian must walk three paths—confession, knowledge, and 
faith. The forerunner of these paths is love toward God. Through faith we receive; through 
love we give. 

To the Christian concept of ἀγάπη—the path of God’s love toward humanity—
Dionysius the Areopagite contrasted the pagan concept of ἔρως, the path of love moving 
toward God, elevating it to the rank of a supreme form of love. “True yearning is greater 
than love itself.” Life and existence hold meaning only when they are cognitive, illuminated 
by faith and love. 

 
Juli Shoshiashvili is an Associate researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia 
State University 
juli.shoshiashvili@yahoo.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



54 
 

დავით თინიკაშვილი 
 
ხილულ სქიზმათა მიღმა: ეკლესიის ონტოლოგიური ერთიანობა 
 

ქრისტიანობის ისტორიის მანძილზე, გამოჩენილი ღვთისმეტყველები 
ცდილობდნენ განესაზღვრათ კავშირი ეკლესიის ხილულ ერთიანობასა და მისი 
კანონიკური საზღვრების მიღმა შესრულებული საკრამენტების ნამდვილობას 
შორის. შეუძლია თუ არა ღვთაებრივ ენერგიას იმოქმედოს ინსტიტუციური 
ეკლესიის გარეთ, ანუ ერეტიკოსებად ან სქიზმატიკოსებად მიჩნეული 
ქრისტიანების მიერ აღსრულებული საკრამენტები ვალიდურია თუ არა? 
არსებობდა ორი სხვადასხვა მიდგომა, რომელთაგან ერთი ამტკიცებდა, რომ 
საკრამენტების ნამდვილობა მხოლოდ ემპირიულ ეკლესიას უკავშირდება, ხოლო 
მეორის მიხედვით, ღვთის უხილავი მადლი ვერ იქნება შეზღუდული ადამიანთა 
შორის მომხდარი ხილული სქიზმებით. 

პირველი მიდგომა ამტკიცებს, რომ ეკლესია განუყოფელი სხეულია, რადგან 
ერთიანობა არ შეიძლება დაირღვეს; ამ ერთიანობისგან გამოყოფილი ნებისმიერი 
საზოგადოება მთლიანად ღვთის მოქმედების და მისი მადლის გარეთაა. ამ 
თვალსაზრისით, ეკლესიის გარეთ მყოფთა მიერ შესრულებული საიდუმლოებები 
ბათილია და ეკლესიაში „დაბრუნებულებმა“ ხელახლა უნდა მიიღონ ნათლობა, 
რადგან მათ შორის აღსრულებული საკრამენტები მხოლოდ იმიტაცია იყო. ეს 
„მკაცრი“ პოზიცია ხაზს უსვამს ეკლესიის ემპირიული საზღვრების მკაფიოობას, 
რომლის მიღმაც სულიერი ხსნა შეუძლებელია, და სქიზმას განმარტავს, როგორც 
მადლმოსილი ცხოვრების სრულ გაქრობას. 

არსებობდა უფრო ზომიერი პოზიციაც, რომელიც აღიარებს, რომ 
მიუხედავად იმისა, რომ განხეთქილება მორწმუნეებს ხილული ეკლესიისგან 
აშორებს, მათ მიერ აღსრულებულ საკრამენტებს შეიძლება მაინც ჰქონდეთ 
ავთენტურობის გარკვეული ხარისხი. მაგ., თუ ნათლობა სამების სახელით 
აღესრულება, ის შეიძლება ჩაითვალოს ვალიდურად. 

მესამე, უფრო თანამედროვე მიდგომა ამ ზომიერებას ეკუმენურად 
აფართოებს და გულისხმობს, რომ ისტორიულად ერთმანეთისგან გამოყოფილი 
ქრისტიანული საკრებულოები მაინც შეიძლება ნაწილობრივ იმყოფებოდნენ 
ქრისტეს ნამდვილ და ერთიან ეკლესიაში. ასეთი შეხედულება ხაზს უსვამს, რომ 
ღვთის სული მოქმედებს იქ, სადაც ქრისტეს რწმენა და სამოციქულო ტრადიცია 
შენარჩუნებულია და რომ ქრისტიანებს შორის ხილული დაყოფა ოდენ 
ისტორიული ჭრილობებია და არა, ასე ვთქვათ, მეტაფიზიკური და სულიერი 
დაცარიელება. ამ პერსპექტივიდან გამომდინარე, მისტიური ეკლესიის ერთიანობა 
არ ირღვევა ისტორიული განხეთქილებებით. 

 
დავით თინიკაშვილი არის გ. წერეთლის აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის 
თანამშრომელი 
David.tinikashvili@iliauni.edu.ge 
 



55 
 

David Tinikashvili 
 

BEYOND VISIBLE SCHISMS: THE ONTOLOGICAL UNITY OF THE CHURCH 
 
Throughout Christian history, notable theologians have grappled with delineating the 
connection between the Church's outward unity and the legitimacy of sacraments 
administered outside her canonical boundaries. Is it possible for divine grace to function 
beyond the confines of the institutional Church, and what is the status of baptism, 
Eucharist, and other sacraments when administered by individuals considered heretical or 
schismatic? The conflict revolves around two contrasting traditions—one asserting that 
sacraments are wholly tied to the visible Church, and the other contending that God's 
mercy can surpass human differences. 

One perspective asserts that the Church is a clearly unified entity: as union is 
unbreakable, any society detached from this unity exists entirely outside the sphere of 
grace. From this perspective, sacraments administered by individuals outside the Church 
are invalid, necessitating that converts undergo baptism again, as their prior rites were 
merely facsimiles. This „rigorist“ stance underscores the sanctity and exclusivity of the 
Church as the singular conduit of salvation, perceiving schism as a complete severance of 
divine life. 

A more moderate stance developed to mitigate this rigidity. It recognizes that 
although schism alienates believers from the tangible communion of the Church, the 
sacraments they administer may still possess a degree of legitimacy. A baptism performed 
in the name of the Trinity is considered valid. 

A third, more modern perspective broadens this moderation within an ecumenical 
context.  Historically isolated communities may nonetheless experience a genuine, albeit 
partial, involvement in the singular Church of Christ. This perspective highlights that the 
Spirit of God functions where faith in Christ and apostolic tradition endure, and that the 
observable splits among Christians are historical injuries rather than metaphysical rifts. 
From this viewpoint, the Church's mystical unity remains intact despite the schisms that 
have transpired throughout history. 
 
David Tinikashvili works at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies 
David.tinikashvili@iliauni.edu.ge 
 
 
 
 
 
 
 
 



56 
 

ნათია დუნდუა, 
ნათია მიროტაძე 
 

„სპარსეთის“ ასახვა ესთერის წიგნის ქართულ ვერსიებში 
 

როგორც ცნობილია, საქართველო, ჯერ კიდევ ჩვენს წელთაღრიცხვამდე, 
პირდაპირ ესაზღვრებოდა სპარსეთის იმპერიას და გარკვეულ პერიოდებში მის 
შემადგენლობაშიც კი შედიოდა. ამ გეოგრაფიულმა სიახლოვემ გამორჩეული 
კვალი დატოვა საქართველოს ისტორიაზე, განსაკუთრებით სახელმწიფოებრივი 
ორგანიზაციის, ასევე რელიგიური, კულტურული და ენობრივი გავლენის 
თვალსაზრისით სხვადასხვა ეტაპზე. 

როგორც მზია ანდრონიკაშვილი აღნიშნავს, „ისტორიული ცნობები 
საშუალებას იძლევა ვიგულისხმოთ ქართველი ტომების ენობრივი ურთიერთობა 
ე.წ. ძველ ირანულ დიალექტებზე მოლაპარაკე ტომებთან. სახელწოდებაში „ძველი 
ირანული“ იგულისხმება, – გარდა წერილობითი ძეგლებით დადასტურებული  
ძველი სპარსულისა და ავესტურისა – სკვითური, მიდიური, უძველესი საფეხური 
პართულისა, პაშტოსი და სხვათა, რომლებიც მხოლოდ საშუალო და ახალი 
ირანული ფორმებით არიან წარმოდგენილი“ (ანდრონიკაშვილი 1966).  

ქართულ ენაში დადასტურებული ირანული წარმოშობის სიტყვები 
მრავალფეროვანია ხასიათით და მომდინარეობს სხვადასხვა დიალექტური 
ფენიდან. ისინი მოიცავს ყველა სახის ნასესხებ სიტყვას: პირდაპირი ენობრივი 
კონტაქტით შემოსულს, ლიტერატურული ან სამეცნიერო ნაშრომების თარგმანის 
მეშვეობით დამკვიდრებულს და ირანული ფესვების საერთაშორისო ტერმინებად 
მიღებულს. გარდა ამისა, ზოგიერთი ირანული წარმოშობის სიტყვა შემოვიდა 
ქართულში შუამავალი ენების (როგორებიცაა სომხური, ბერძნული ან თურქული) 
მეშვეობით. 

ქართულ-ირანული ენობრივი ურთიერთობების ისტორიაში ყველაზე 
საინტერესო პერიოდი შუა ირანული ხანაა (დაახლ. ძვ. წ. 300 – ახ. წ. 900). ამ 
პერიოდში საქართველოსა და ირანს შორის მჭიდრო პოლიტიკური და 
კულტურული კავშირები არსებობდა. ამას მოწმობს არა მხოლოდ ქართული 
ისტორიული წყაროები, არამედ ბიზანტიელი და სომეხი ავტორების ცნობები, 
არქეოლოგიური აღმოჩენები, ონომასტიკური მონაცემები და სხვა მასალები 
(ანდრონიკაშვილი 1966). 

ესთერის წიგნი ზოგადად ძველი აღთქმის ფსევდოისტორიულ ტექსტად 
მიიჩნევა, რომელიც სპარსეთის კარზე მიმდინარე ამბებს მოგვითხრობს. ესთერის 
წიგნის ორი ძველი ქართული თარგმანი არსებობს: GeI, რომელიც წარმოადგენს AT-
ს თარგმანს, და შემონახულია მხოლოდ ერთ ხელნაწერში – ოშკის ბიბლიაში, და 
GeII, რომელიც GeI-სთან შედარებით წყაროების მრავალფეროვნებით ხასიათდება 
და წარმოადგენს სეპტუაგინტას ესთერის საფუძველზე მომზადებული შერყვნილი 
ტექსტის თარგმანს. 

ზემოთ აღწერილი კონტექსტის გათვალისწინებით, გონივრულია 
ვივარაუდოთ, რომ აღნიშნული გავლენები აისახებოდა ესთერის ქართულ 



57 
 

თარგმანებშიც – განსაკუთრებით ოფიციალური ტერმინოლოგიის თარგმანში, 
სამეფოს ადმინისტრაციული სისტემის აღწერასა და სხვა კულტურულ დეტალებში. 

მოხსენება შეეხება სწორედ ამ საკითხებს და შეისწავლის სხვადასხვა 
ფორმას, რომლითაც „სპარსეთი“ ასახულია „ესთერის წიგნის“ ძველ ქართულ 
თარგმანებში. 
 
ნათია დუნდუა არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის ასოცირებული მკვლევარი 
dunduanatia@gmail.com 
ნათია მიროტაძე არის კ. კეკელიძის სახ. ხელნაწერთა ეროვნული ცენტრის 
მკვლევარი 
 
 
 
 
 
 
 
Natia Dundua, 
Natia Mirotadze 
 

THE RECEPTION OF ‘PERSIA’ IN THE GEORGIAN VERSIONS  
OF THE BOOK OF ESTHER 

 
As is well known, Georgia, even before the Common Era, bordered directly on the Persian 
Empire and, at certain periods, was even incorporated into it. This geographical proximity 
left a distinct imprint on Georgia’s history, particularly with regard to state organization as 
well as religious, cultural, and linguistic influences at various stages. 

Historical references allow us to infer linguistic connections between the Georgian 
tribes and speakers of the so-called Old Iranian dialects. The term “Old Iranian” includes 
not only Old Persian and Avestan - both attested in written sources - but also languages 
such as Scythian, Median, and the early forms of Parthian and Pashto, which are known 
chiefly through their Middle and Modern Iranian stages. 

Words of Iranian origin found in Georgian are diverse in character and stem from 
various dialectal layers. They include all types of borrowings: those acquired through direct 
linguistic contact, those introduced artificially through literary or scholarly works, and 
those adopted as international terms with Iranian roots. Additionally, some Iranian-origin 
words entered Georgian through intermediary languages such as Armenian, Greek, or 
Turkish. The most intriguing period in the history of Georgian-Iranian linguistic relations is 
the Middle Iranian era (ca. 300 BCE–900 CE). During this time, close political and cultural 
ties existed between Georgia and Iran. This is evidenced not only by Georgian historical 



58 
 

sources but also by references in Byzantine and Armenian authors, archaeological findings, 
onomastic data, and other material (Andronikashvili 1966). 

The Book of Esther is generally regarded as a pseudo-historical text of the Old 
Testament that recounts a narrative set in the Persian court. There are two old Georgian 
translations of the book of Esther, GeI, which is the translation of AT, preserved only in one 
manuscript - in the Oshki Bible, and GeII, which is characterized by a variety of sources 
compared to GeI, and which is the translation of a contaminated text prepared on the basis 
of the Septuagint Esther. 

Given the context outlined above, it is reasonable to expect that these influences 
would be reflected in the Georgian translations of Esther - particularly in the use of official 
terminology, descriptions of the kingdom’s administrative system, and other cultural 
details. 

This paper will address these issues and examine the various forms in which Persia 
is received and represented in the Georgian translations of the Book of Esther. 
 
Natia Dundua is an Associate researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia 
State University. 
dunduanatia@gmail.com 
Natia Mirotadze is a Researcher at K. Kekelidze Georgian National Centre of Manuscripts. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



59 
 

 
ნათელა ჟვანია 
 

ეთიოპიის (აბისინია) ქრისტიანული, მაგიური ტექსტების 
კრებულები 

 
 
ქრისტიანულ აბისინიაში არ არსებობს ზღვარი რწმენასა და ცრუმორწმუნეობას 
შორის, რელიგიური და მაგიური პრაქტიკის შორის ეს მაგიური ლოცვები და წყევლა 
- შეჩვენებების ფორმულები უამრავია ეთიოპიაში. ტექსტები წარმოადგენს 
ძველისძველ ძეგლს და შინაარსის მიხედვით ეს გრაგნილები არის მაგიური 
ტექსტების კრებულები. 
 
ნათელა ჟვანია არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის ასოცირებული მკვლევარი 
zhvania.nat@gmail.com 
 
 
 
Natela Zhvania 
 

ETHIOPIA (ABISSINIA) CHRISTIAN MAGIC TEXTS’ COLLECTION 
 
In Christian Abyssinia, there is no clear boundary between faith and superstition, between 
religion and magical practice. These magic prayers are the oldest, and curse formulas are a 
lot in Ethiopia. The texts’ language is old Ethiopic literature and the church’s language. By 
content, these scrolls are a collection of magic texts.   
 
Natela Zhvania is an Associate researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia 
State University 
zhvania.nat@gmail.com  
 
 
 
 
 
 
 
 
 



60 
 

თამარ მესხი 
 

ორი წინამძღვრის (ჯვარის მამის)  ერთდროული მოღვაწეობა 
იერუსალიმის ჯვრის მონასტერში  და მისი შედეგები 

 
სელიმ I-ის (1512-1520) მიერ 1517 წელს  იერუსალიმის მართლმადიდებელი 

ეკლესიის პატრიარქის, დოროთეოს ატალასადმი (1505-1537), ბოძებულ ფირმანში 
იერუსალიმის ჯვრის მონასტერი მოიხსენიება როგორც „მონასტერი ჯვარისა, 
გურჯთა“. სულეიმან I-ის (1520-1566) მიერ 1538 წელს იერუსალიმის პატრიარქ 
გერმანესადმი (1537-1579) ბოძებულ ფირმანში კი – როგორც „მონასტერი მეგრელ - 
გურჯთა, ჯვარისა“. 

 ეს განაპირობა იმ გარემოებამ, რომ 1535 წელს იმერეთის მეფემ, ბაგრატ III-მ  
(1510-1565), სამცხე იმერეთს შეუერთა, აჭარა და ჭანეთი კი გურიელს გადასცა.  
განაწყენებული ლევან I დადიანი (1533-1572) სულთან სულეიმანს ეახლა და 
ერთგულება აღუთქვა. სანაცვლოდ სულთანმა ლევან დადიანს უფლება დაუმტკიცა 
ჯვრის მონასტერზე. 

საისტორიო წყაროებიდან ჩანს, რომ XVII საუკუნეში ჯვრის მონასტერში 
ერთდროულად მოღვაწეობდა ორი წინამძღვარი – ერთი ქართლის სამეფოდან, 
მეორე – ოდიშის სამთავროდან. ამიტომ შევეცადეთ გაგვერკვია, ჯვრის 
მონასტერში ორი წინამძღვრის მოღვაწეობის საფუძველი 1538 წლის ფირმანი ხომ 
არ გახდა. 

კვლევის შედეგად გაირკვა: ჯვრის მონასტერში ორი წინამძღვრის 
ერთდროული მოღვაწეობა 1570 წლიდან დასტურდება. ამის მიზეზი გახდა 
ქართლის სამეფოში „ორიანობის“ ანუ ორმეფობის  დამყარება (1569 წელს ირანის 
შაჰმა თბილისი და ქვემო ქართლის გამგებლად დანიშნა დავით XI - დაუთ ხანი. 
ქართლის დანარჩენი ნაწილი კი სვიმონ I-ს ემორჩილებოდა). როგორც კი 
დასრულდა ორმეფობა (1578), დასრულდა ჯვრის მონასტერში ორი ჯვარის მამის  
ერთდროული მოღვაწეობაც.    

ლევან I-მა დადიანმა 1538 წლის ფირმანით ჯვრის მონასტერზე უფლებები კი 
დაიმტკიცა, მაგრამ ისე გარდაიცვალა (1572), ჯვრის მონასტერში წინამძღვარი არ 
წარუგზავნია. 

ის, რაც ვერ  ან არ გააკეთა ლევან I-მა, განახორციელა ლევან II დადიანმა 
(1611-1657). მიუხედავად იმისა, რომ ერთიანი ქართული სახელმწიფოს დაშლის 
შემდეგ  იერუსალიმის ჯვრის მონასტრის წინამძღვარს უმეტესწილად ქართლის 
მეფე ნიშნავდა, ლევან II-მ 1642 წელს ჯვრის მონასტრის წინამძღვრად წარგზავნა 
არქიმანდრიტი ნიკიფორე ჩოლოყაშვილი, რომელმაც 1643-1649 წლებში ჯვრის 
მონასტერი საფუძვლიანად შეაკეთა და განაახლა. 1550 წელს ნიკიფორე 
ჩოლოყაშვილი საქართველოში დაბრუნდა. მონასტრის ზედამხედველად დატოვა 
ბერი გაბრიელი, რომელმაც მონასტერი დიდ ვალში ჩააგდო. ვალების გასტუმრება 
ჯერ ოდიშის სამთავრომ ითავა, შემდეგ – ქართლის სამეფომ, მაგრამ მათ მიერ 
წარგზავნილი წინამძღვრების უპასუხისმგებლობამ, უთანხმოებამ და 
ერთმანეთისადმი მტრულმა დამოკიდებულებამ ვალები გაზარდა და მონასტრის  



61 
 

მდგომარეობა კიდევ უფრო დაამძიმა. ბოლოს დადიანებმა უარი განაცხადეს ჯვრის 
მონასტრისთვის დახმარება აღმოეჩინათ. 1684 წელს ქართლის სამეფომ ვალი 
სრულად დაფარა, მაგრამ მოვლენები ისე წარიმართა, რომ იქ ქართველი ბერები 
ვეღარ მოღვაწეობდნენ. XVII საუკუნის დასასრულიდან მონასტრის განმგებლობა 
იერუსალიმის ბერძნული საპატრიარქოს ხელში გადავიდა.  
 
თამარ მესხი არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის მკვლევარი 
meskhi_tamara@yahoo.gr 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



62 
 

Tamar Meskhi 
 

SIMULTANEOUS ACTIVITIES OF TWO HEGUMENS (“JVARIS MAMA”)  
AT JERUSALEM CROSS MONASTERY AND THEIR CONSEQUENCES 

 
In the firman issued in 1517 by Selim I (1512-1520) to Dorotheos Atala (1505-1537), 
patriarch of   Jerusalem   Orthodox   Christian   Church,   Jerusalem   Cross   Monastery was 
mentioned as “Gurjs’ Monastery of Cross”, while in the decree issued by Suleiman I (1520-
1566) in 1538 to Germanos, Patriarch of Jerusalem (1537-1579), it was mentioned as “Cross 
Monastery of the Mingrelian-Gurjs”. This was conditioned by the fact that in 1535, Bagrat 
III (1510-1565) joined Samtskhe to Imereti and granted Adjara and Chaneti to Gurieli. 
Offended Levan I Dadiani (1533-1572) paid a visit to Sultan Suleiman and pledged 
allegiance. In lieu, Sultan approved Levan Dadiani’s rights to the Cross Monastery. From 
the historical sources, it became clear that in the 17th century, at Cross Monastery, two 
Hegumens simultaneously served – one from the Kartli Kingdom and the other from the 
Odishi Princedom. Therefore, we attempted to clarify whether the firman of 1538 provided 
grounds for the simultaneous operation of two Hegumens at Cross Monastery or not.As a 
result of the research, we found out that: simultaneous activities of two Hegumens at Cross 
Monastery are confirmed from 1570. The cause of this was diarchy in the Kartli Kingdom 
(in 1562, the Shah of Iran appointed David XI – Dawud Khan as the ruler of Tbilisi and Kvemo 
Kartli, and the remaining part was subordinated to his brother, Simon I). As soon as the 
diarchy ended (1578), the simultaneous activities of the two Cross Fathers at the Cross 
Monastery ended as well. While Levan I Dadiani received the rights to the Cross Monastery 
by the firman of 1538, he did not appoint the Igumen to the Cross Monastery before his 
death (1572).  What Levan I did not or could not do was done by Levan II Dadiani (1611-
1657). After the decomposition of the unified Georgian kingdom, the Igumens of Jerusalem 
Cross Monastery were mostly appointed by the king of Kartli. In 1642, Levan II assigned 
Archimandrite Nicholas Irubakidze-Cholokashvili as the Igumen of Cross Monastery; the 
latter, in 1643-1649, repaired and renewed Cross Monastery. In 1550, Nikolas Cholokashvili 
returned to Georgia. He left the monk Gabriel to supervise the Monastery and incurred 
great debts to it. Initially, to pay the debts, the Odishi Princedom and, later, the Kartli 
Kingdom undertook responsibility, but the irresponsibility of the Hegumens appointed by 
them, disagreements, and enmity between them further increased the debts and 
aggravated the Monastery's situation. Finally, the Dadianis refused to support the Cross 
Monastery. In 1684, the Kartli Kingdom fully repaid the debt, but things went so badly that 
the Georgian monks could not serve there. From the end of the 17th century, the 
Monastery's rule was transferred to the Greek Patriarchy of Jerusalem. 
 
Tamar Meskhi is a Researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia State 
University 
meskhi_tamara@yahoo.gr 
 



63 
 

Yaroslav V.Pylypchuk  
 
MOVSES DASXURANTSI OR MOVSES KALANKATUATSI: WHO WAS THE AUTHOR 

OF THE «HISTORY OF THE COUNTRY OF ALUANK»? 

The history of Caucasian Albania is of interest to many scholars from different countries. The 
central text for reconstructing the history of this state is the “History of the Country of Aluank». 
There is no consensus among scholars as to who was the author of this chronicle – Movses 
Kaghankatvatsi or Movses Dasxurantsi. This study will be devoted to clarifying this issue. 

The «History of the Country of Aluank» was first mentioned by Anania Mokatsi in one 
of his letters dedicated to the unrest in the diocese of Aluank. Mentioning the source, Anania 
Mokatsi does not mention the author. It should be noted that Ukhtanes, Hovhannes 
Drasnakhkertsi, Mkhitar Anetsi, Stepanos Orbelian knew about the source. There is a well-
known manuscript of the 1289 «History of the Country of Aluank», which was rewritten by 
Lounikianos in 1761. It was he who entitled the manuscript «The Book of the History of the 
Country of Aluank, set forth by Movses, the Wise Vardapet of Kalankatuatsi». In the 
Armenian chronicle tradition, Movses was called Movses Kalankatuatsi, Movses Dasxurantsi, 
Movses Aluantsi. In the 12th century, Mkhitar Gosh called the author of the «History of the 
Country of Aluank» Movses Dasxurantsi. His student Hovhannes Tavushetsi also believed so. 
Mkhitar Ayrivanetsi called the author of the «History of the Country of Aluank» Movses 
Kalankatuatsi and Movses Aluantsi. It should be noted that in Armenian sources, the author 
of the «History of the Country of Aluank» is more often called Movses Dasxurantsi. The 
author himself mentions the village of Kalankatuyk in the eleventh chapter of his work. It is 
implied that the author of «The History of the Country of Aluank» was Movses Kalankatuatsi. 
A. Hacikyan, G. Basmajian, N. Ouzounian, E. Franchuk assumed that the chronicle was started 
by Movses Kalankatuatsi in the 7th century, and Movses Dasxurantsi finished it in the 10th 
century. Sh. Smbatyan indicated that the author of «The History of the Country of Aluank» 
was Movses Kalankatuatsi. The Old Armenian critical text of the chronicle was published in 
1860 in Moscow by Mkrtich Emin. The source was first translated into Russian by K. Patkanov 
in 1861, who mentioned Kalankatuyk. The English translation of «The History of the Country 
of Aluank» was done by Ch. Dowsett, who named its author as Movses Daskhurantsi. In 1851, 
fragments of the «History of the Country of Aluank» were translated into French by M. 
Brosset. In 1897, part of the chronicle was translated into German by Ya. Manandyan. The 
main text of the chronicle was written before the reign of the Albanian Catholicos Michael. 
Two chapters of the third book were added between 998 and 1003. Catholicos Movses is 
mentioned. J.-P. Mahe pointed out that the original “History of the Country of Aluank» was 
written in grabar and did not have an Aghvan prototype. In his opinion, the Caucasian 
Albanians never developed their own historiography. Ya. Tchekhanovets agrees with this 
opinion. S. La Porta attributes «History of the Country of Aluank» to Armenian chronicles. A. 
Novoseltsev calls «History of the Country of Aluank» an Armenian source. K. Maksoudian said 
that Movses Dasxurantsi was an Armenian chronicler. G. Svazyan pointed out that Movses 
Kalankatuatsi used information only from Armenian chroniclers and therefore could only be 



64 
 

an Armenian. R. Hewsen reported that the author of the «History of the Country of Aluank» 
was either Movses Kalankatuatsi or Movses Dasxurantsi. D. Shapira was of the same opinion. 
At the same time, the Israeli historian linked the origin of the author of the «History of the 
Country of Aluank» with the Utik district. V. Schulze said that the main part of the chronicle 
was written in the 7th century. At the same time, he could not decide whether the work was 
written by Movses Kalankatuatsi or Movses Dasxurantsi. S. La Porta definitely calls him the 
author is Movses Dasxurantsi and calls him an Armenian. V. Shnirelman called Movses 
Kalankatuatsi an Armenian and attributed it to the Armenian chronicle tradition. R. Thomson 
considers this chronicle to be a monument to the history of the Caucasian Albanians written 
in Grabar. This historian considers Movses Dasxurantsi to be a representative of the 
historiography of Caucasian Albania. K. Trever considered Movses Kalankatuatsi to be a 
chronicler from Caucasian Albania. S. Klyashtorny was of the same opinion. F. Mamedova 
assumed that in addition to the version in Grabar, «The History of the Country of Aluank also 
existed in the Aghvan language. Her opinion was supported by Z. Buniyatov. A. Shaginyan did 
not dare to express an opinion about the ethnic origin of Movses Kalankatuatsi. It should be 
noted that if Movses Kaghankatsi lived in the 7th century, he could have written his chronicle 
based on Armenian chronicles without being Armenian. Grabar was one of the languages of 
Caucasian Albania. Korun, describing the life of Mesrop Mashtots, mentions the monk 
Benjamin, who helped Mesrop develop writing for Caucasian Albania. The Agvan script has 
almost not reached us. Comparatively recently, in 2009, the «Sinai Palimpsest was found in 
the monastery of St. Catherine on Sinai. Modern technology made it possible to discover a 
manuscript in the Agvan language under the Georgian text. This was one of the significant 
discoveries in the field of Albanian studies. Earlier, in the 20th century, the Agvan alphabet 
was found in Armenian manuscripts of the 15th-16th centuries. It is reliably established that 
liturgical texts in Agvan existed. The question of whether Aghvan historiography existed is 
more complicated. No chronicle writings in the Aghvan language have been found yet. As for 
the «History of the Country of Aluank» it can be called a chronicle written in grabar by an 
Aghvan historian from Utik. The chronicle was completed by an Armenian, Movses 
Dasxurantsi, in the 10th century. By that time, the territories of Utik and Artsakh had already 
been Armenized. The same applies to the chronicle of Mkhitar Gosh, written in the 12th 
century, which Ch. Dowsett titled «The Albanian Chronicle». Mkhitar Gosh and Movses 
Dasxurantsi could not have been Caucasian Albanians, but were Armenians. 

Having conducted the research, we came to the following conclusions. «The History 
of the Country of Aluank» was written by two people. Its main part was written by Movses 
Kalankatuatsi, who came from the Kalankatuyk area, in the Utik district. By origin he was 
an Utian living in Caucasian Albania. The chronicle was completed by the Armenian 
chronicler Movses Dasxurantsi who lived in the 10th century. In particular, he wrote a 
passage about the Rus' campaign against Berdaa (Partav). Movses Dasxurantsi was one of 
the Catholicoses of Caucasian Albania. 

 
Yaroslav V. Pylypchuk is a Senior Lecturer at Ukrainian State Dragomanov University 
pylypchuk.yaroslav@gmail.com 



65 
 

Tatiana Denisova  
 

DUTCH FIGURES IN COLONIAL BATAVIA: INSIGHTS FROM TUHFAT AL-NAFIS 
 
Batavia was a Dutch fort founded by the Dutch East India Company in 1621 on the site of 
Jayakarta, an old Indonesian city they had destroyed. It corresponds to present-day Jakarta, 
the capital of Indonesia. In the nineteenth century, Batavia served as the administrative 
center of the Dutch colonial administration. Valuable information on Batavia is found in the 
Malay chronicle Tuhfat al-Nafis. 

The chronicle Tuhfat al-Nafis (“The Precious Gift”) is one of the most significant 
sources for the history of Johor, an important Muslim state in the Malay Archipelago from 
the seventeenth to the nineteenth centuries. It was written around 1866 by Raja Ali Haji 
(1809–1872), one of the foremost intellectuals of his time. Composed in the Malay 
language using the Jawi script, the chronicle sheds light on many aspects of Malay–
Indonesian history. 

In addition to its main narrative, the text includes supplementary materials, such as 
autobiographical passages. Among them is an account of the official visit to Batavia by a 
delegation sent by Johor’s vice-king Raja Jafar (1773–1831) in early 1238 AH (1822 CE), in 
which the author himself participated. Here, Batavia is depicted through the eyes of a 
fourteen-year-old Malay/Bugis boy who would later become one of the most prominent 
writers of his era. 

By comparing this narrative with the historical realities of Batavia in 1822—as 
reflected in archival documents, memoirs, and scholarly publications—we identify and 
clarify several Dutch figures mentioned in the text. This chronicle thus represents a new 
type of source for the study of colonial Batavia, whose history has traditionally been 
reconstructed solely based on European materials, primarily Dutch ones. 
 
Tatiana Denisova is a Professor at Raja Zarith Sofiah Centre for Advanced Studies on Islam, 
Science, and Civilization (RZS-CASIS), Universiti Teknologi Malaysia (UTM) 
denistat@yahoo.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



66 
 

ლალი გულედანი 
 

ისრაელში გამოცემული ქართულენოვანი  რელიგიური 
ლიტერატურა 

 
ქართველი ებრაელები საქართველოში საუკუნეების მანძილზე 

ინარჩუნებდნენ ებრაული რელიგიის ტრადიციებს, წეს-ჩვეულებებსა და 
რელიგიური პრაქტიკას. ისინი ხშირად მონაწილეობდნენ ქართულ სამოქალაქო 
ღონისძიებებში და ინარჩუნებდნენ მეგობრულ ურთიერთობებს ქრისტიან 
მეზობლებთან, თუმცა საერო ცხოვრებაში ადაპტირების მიუხედავად, მტკიცედ 
იცავდნენ საკუთარი რელიგიის,  იუდაიზმის, მორალსა და წესს და ბოლომდე 
დარჩნენ ებრაელთა წმინდა წიგნების -  ბიბლიისა და თალმუდის ერთგულნი. 
ქართველი ებრაელები კომპაქტურად დასახლებულ რეგიონებში აგებდნენ 
სინაგოგებს, სადაც რაბინები ასრულებდნენ დაწესებულ სარიტუალო მსახურებას. 
ისრაელში მასობრივი ალიის (რეპატრიაციის) შემდეგ შეიცვალა ქართველი 
ებრაელების სოციალურ-ეკონომიური მდგომარეობა და შესაბამისად მოხდა ახალი 
ცხოვრების წესთან მათი ადაპტაცია.  

წინამდებარე მოხსენება მიზნად ისახავს წარმოაჩინოს ის მახასიათებლები, 
რაც შეინიშნება ზემოაღნიშნულ ახალ გარემოში ქართველი ებრაელების 
რელიგიურ პროცესებზე დაკვირვების შედეგად და  აისახოს ის თავისებურებები, 
რაც ქართველი ებრაელების ისრაელში ერთმორწმუნე საზოგადოებასთან 
თანაცხოვრებით ფიქსირდება ისრაელში გამოცემულ რელიგიური ხასიათის 
ნაწარმოებებში. უნდა აღინიშნოს, რომ მაღალი რელიგიური თვითშეგნების 
მიუხედავად, პირველი ნაკადის (70-იანი წლები) ქართველი ებრაელების 
შემოქმედებაში დასტურდება მხოლოდ თითო-ოროლა რელიგიური ხასიათის 
ქმნილება, რომლის რაოდენობა პირდაპირ პროპორციულად იზრდება დროთა 
განმავლობაში ქართველი ებრაელების ისტორიულ სამშობლოში დამკვიდრებასა 
და წარმატებულ ადაპტაციასთან ერთად.  

ისრაელში გამოცემული ქართულენოვანი რელიგიური ნაწარმოებები 
ძირითადად შემდეგი თემატიკისაა: 

ა). ქართველი ებრაელების წმინდა წიგნებთან განსაკუთრებული 
დამოკიდებულების გამო, უპირველეს ყოვლისა, შესრულდა ბიბლიის ძველი 
აღთქმის წიგნების თარგმანები ებრაული დედნიდან  ქართულ ენაზე, რაც 
ქართული ლიტერატურისთვის დიდი მნიშვნელობის მქონეა, ვინაიდან ბიბლიის 
უშუალოდ დედნიდან შესრულებული თარგმანები ფასდაუდებელი შენაძენია, მით 
უმეტეს მაშინ, როცა ბიბლიის ადრინდელი ქართული თარგმანები შესრულებულია 
ბერძნულიდან. 

ბ). ისრაელში გამოიცა სხვადასხვა დანიშნულების ლოცვების რამდენიმე 
კრებული, როგორც ებრაულ, ისე ქართულ ენებზე. ლოცვებისა და მიცვების 
(მცნებების) ქართული თარგმანები დიდი პრაქტიკული დატვირთვის მქონეა 
ქართველი ებრაელებისთვის, ვინაიდან განსაკუთრებით პირველი თაობების 
წარმომადგენელთა დიდი უმრავლესობა მხოლოდ ქართულს ფლობდა და 



67 
 

ქართულ ენაზე შედგენილი ლოცვების წიგნებით მათ უმარტივდებოდათ 
რელიგიურ წეს-ჩვეულებებში გარკვევა და რიტუალების შესრულება. 

გ).  ქართველ ებრაელთა თემში გამორჩეული რაბინებისა და თალმიდ 
ხახმების შესახებ გამოცემული წიგნები, სადაც უკვდავყოფილია რელიგიური 
პირები, აღნიშნულია მათი დამსახურება, რათა შემდგომმა თაობებმა იცოდნენ  
სახელოვანი წინაპრების ღვაწლი.  

დ). ჰალახის წესები ქართულ ენაზე, ებრაული სამართლის კოდექსის  
ქართული ვერსია ( עָרוּך שֻׁלְחָן ), საწინასწარმეტყველო ნაწყვეტები ( ְהפטרות)  
ემსახურებოდა ქართველი ებრაელების რელიგიური ცნობიერების გაფართოებას. 

მოხსენებაში განხილული და დახასიათებულია ზემოთ ჩამოთვლილი 
თემატიკის რელიგიური წიგნები. 
 
ლალი გულედანი არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის პროფესორი 
lali_guledani@iliauni.edu.ge 
 
 
 
 
 
Lali Guledani  
 

GEORGIAN-LANGUAGE RELIGIOUS LITERATURE PUBLISHED IN ISRAEL 
 
Georgian Jews in Georgia have maintained the traditions, customs, and religious practices 
of the Jewish religion for centuries. They often participated in Georgian civic events and 
maintained friendly relations with their Christian neighbors. Despite adapting to secular 
life, they firmly defended their own religion, morals, and customs, always remaining 
faithful to the Jewish holy books—the Bible and the Talmud. Georgian Jews built 
synagogues in densely populated areas, where rabbis performed the prescribed ritual 
services.  Following the mass aliyah (repatriation) of Georgian Jews to Israel, their socio-
economic situation underwent significant changes, facilitating their adaptation to a new 
way of life.  

This report aims to present the characteristics observed in the religious practices of 
Georgian Jews in this new environment and to reflect the peculiarities found in the spiritual 
works published in Israel due to their coexistence with a community of the same faith.  

It is important to note that despite a high level of religious self-awareness, only one 
or two religious works are documented among the Georgian Jews of the first wave (the 
1970s). However, this number has increased over time, correlating with the settlement and 
successful adaptation of Georgian Jews in their historical homeland.    

Georgian-language religious works published in Israel mainly cover the following 
themes:   



68 
 

a) Due to the special attitude of Georgian Jews towards their holy books, translations 
of the Old Testament from the Hebrew original into Georgian were made, which is of great 
importance for Georgian literature. Translations made directly from the original biblical 
texts are invaluable, especially since earlier Georgian translations of the Bible were based 
on the Greek. 

b) Several collections of prayers for various purposes have been published in Israel, 
both in Hebrew and Georgian. Georgian translations of prayers and commandments hold 
significant practical importance for Georgian Jews, as the vast majority of the first 
generation spoke only Georgian. Prayer books compiled in Georgian have made it easier 
for them to understand religious customs and perform rituals. 

c) Books have been published about prominent rabbis and talmid khakhamim in the 
Georgian Jewish community, where these religious figures are celebrated, and their 
contributions are recognized so that future generations can know the merits of their 
illustrious ancestors. 

d) The rules of halakhic law in Georgia and the Georgian version of the Code of Jewish 
Law  ( עָרוּך שֻׁלְחָן ), Prophetic passages ( ְהפטרות), serve to expand the religious awareness of 
Georgian Jews. 

The report discusses and characterizes the religious books on the above-listed topics. 
 
Lali Guledani is a Professor at Ilia State University   
lali_guledani@iliauni.edu.ge 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



69 
 

Boris Morozov 
 

THE EMIGRATION OF ZIONIST CONVICTS FROM THE SOVIET UNION 
TO PALESTINE, 1920S-1930S 

 
• Contradictions between the Zionists, Commissariat for Jewish Affairs (Evkom) and 

Jewish sections (Evsektsii) of the Russian Communist Party (of Bolsheviks) after 
1918. 

• Mass arrests Zionists in 1922-24 and the ban of practically all Zionist 
organizations. Punishment for Zionists by OSO - politizoliator – political prison or 
to exile. New practice of OGPU – exile to Palestine, started in 1924. The reasons 
for it.  

• Periodization of the process. Role of Pompolit (Aid to political prisoners) - an 
organization created by Ekaterina Peshkova in 1922 in it. Results. 

 
Boris Morozov is a Research Fellow at Cummings Center for Russian and East 
European Studies, Tel Aviv University 
bmorozov@tauex.tau.ac.il 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



70 
 

Mohammad Golshan 
 

JUDEO-PERSIAN MEDICAL TEXT: LINGUISTIC FEATURES OF SHIFTING SCRIPTS IN 
COPYING KIFĀYAT-I MANṢŪRĪ 

 
Manuscript MS 1358 in The Library of Jewish Theological Seminary of America is a Judeo-
Persian copy of the medieval medical text Kifāyat-i Manṣūrī that was scribed by Bābāʾī b. 
David b. Elisha. The manuscript is not exactly dated, but the place of scribe could be 
Kirmānshāh, Iran. There are different presumptions regarding the reason for copying a 
medieval medical manuscript in Judeo-Persian, which may also extend to other medical 
sources scribed in Judeo-Persian; although this is a case-by-case inquiry in this scientific 
realm. The text begins with the table of contents and includes several content 
discrepancies relative to the main text of Kifāyat-i Manṣūrī. In some cases, it seems that a 
part of the medical discourses was omitted, or sometimes it is clear that the number of 
discourses mentioned in the table of contents is not consistent. In addition to the content, 
the linguistic features of this manuscript are significant points of inquiry, in some cases due 
to differences between the Arabic and Hebrew scripts and vocalization systems. 
Nevertheless, the text contains some inaccuracies and scribal errors, which I classified as 
allographic variations, elision, and graphemic substitution, among others. In terms of 
vocalization, no single system is used in this text, and, in some cases, Arabic vocalization 
was used. All these features, both content and linguistic, were the main enquiries in current 
research.  
 
Mohammad Golshan is a Ph.D. Researcher in Institute of Iranian Studies at Georg-august- 
Universitat Gottingen 
mohammad.golshan@stud.uni-goettingen.de 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



71 
 

ელისო ელიზბარაშვილი, 
ნინო კვირიკაშვილი 
 

არაბი სამხედრო ტყვეები ბიზანტიის საიმპერატორო 
ცერემონიებზე და 946 წლის დიპლომატიური მისია* 

 
946 წელს მუსლიმი ელჩები კონსტანტინოპოლს ეწვივნენ მშვიდობის 

დამყარებისა  და ტყვეების გაცვლის თაობაზე მოსალაპარაკებლად, რაც 
აღწერილია კონსტანტინე VII პორფიროგენეტის (913-920; 945-959) მიერ შედგენილ 
თხზულებაში „De Ceremoniis“. დელეგაცია, რომელიც გაგზავნილ იქნა ტარსუსის 
ამირას მიერ აბასიანი ხალიფას სახელით (946 წლის 31 მაისს), დიდი პატივითა და 
პომპეზურობით მიიღეს მაგნაურას სასახლეში, სადაც კონსტანტინე VII 
„სოლომონის ტახტზე“ (ἐπί τοῦ Σολομωντείου θρόνου) იყო დაბრძანებული. ხოლო 
ამ ვიზიტის კულმინაციას წარმოადგენდა 9 აგვისტოს იუსტინიანე II-ის 
ტრიკლინიუმში გამართული საიმპერატორო ბანკეტი, როდესაც ცერემონიაში 
მონაწილეობის მისაღებად საგანგებოდ მოიყვანეს ორმოცი არაბი ტყვე 
პრეტორიუმიდან. 

აღსანიშნავია ის განსაკუთრებული პომპეზურობა, რითაც ამ ვიზიტმა ჩაიარა. 
არაბი ელჩების დასახვედრად არასაკმარისად მიიჩნიეს საიმპერატორო სასახლის 
მდიდრული ბრწყინვალება, ამიტომ დამატებითი მორთულობები - ვერცხლის 
ჭაღები, ნაქარგი ფარდები და სხვა ძვირფასი ნივთები - ისესხეს ეკლესიებიდან, 
მონასტრებიდან, ვერცხლის სამჭედლობიდან და მოხუცებულთა 
თავშესაფრებიდანაც კი. ცერემონიას ამშვენებდა მომღერალთა გუნდები და წყლის 
ორგანები, ხოლო „სოლომონის ტახტი“ [შდრ.1 მეფ. 10:18-20] თვალისმომჭრელ 
ე.წ. ბიზანტიურ ავტომატებს შორის იდგა  (De cer. II, 15). 

საიმპერატორო ცერემონიალზე სამხედრო ტყვეების საზეიმო დასწრება არ 
იყო გამონაკლისი შემთხვევა, ბიზანტიელი იმპერატორები რეგულარულად 
იწვევდნენ მუსლიმ ტყვეებს მნიშვნელოვან რელიგიურ დღესასწაულებზე 
დასაწრებად და ცერემონიებში მონაწილეობის მისაღებად  (De cer. I). როგორც ჩანს, 
ეს პრაქტიკა ბიზანტიის საიმპერატორო კარზე ჯერ კიდევ IX საუკუნის ბოლოს უნდა 
დამკვიდრებულიყო. სწორედ ამ პერიოდს მიეკუთვნება ერთი-ერთი 
უმნიშვნელოვანესი არაბულენოვანი წყარო, კერძოდ   ჰარუნ იბნ იაჰიას ნაშრომი, 
საიდანაც ვგებულობთ, რომ ბიზანტიის იმპერატორი საშობაო ტრაპეზზე იწვევდა 
მუსლიმ ტყვეებს, სადაც მათ ოქროსა და ვერცხლის ლანგრებით მირთმეული 
კერძებით უმასპინძლდებოდნენ თორმეტი დღის განმავლობაში. ავტორი ასევე 
მოგვთხრობს ბიზანტიის იმპერატორის ყოველწლიური რელიგიური მსვლელობის 
შესახებ სასახლიდან აია-სოფიას ეკლესიამდე საპატიო სამოსში გამოწყობილი 
მუსლიმი ტყვეების თანხლებით. ჰარუნ იბნ იაჰია, რომლის ეს ცნობებიც 
შემორჩენილია იბნ რუსთას ნაშრომში „ძვირფას ყელსაბამთა წიგნი“, 

 
* კვლევა განხორციელდა შოთა რუსთაველის საქართველოს ეროვნული სამეცნიერო 
ფონდის მხარდაჭერით FR -23-3178 "სამხედრო ტყვეთა ბედი ბიზანტიაში (VIII-XVსს)" 



72 
 

სავარაუდოდ, თავად უნდა ყოფილიყო სამხედრო ტყვე კონსტანტინოპოლში და 
მის მიერ აღწერილი ამბების თვითმხილველი.  

არაბი ელჩების საზეიმო მიღება უნდა განვიხილოთ იმ პარადიგმის 
ფარგლებში, რაც ბიბლიურ მმართველებს, კერძოდ, მეფე სოლომონს, ბიზანტიაში 
წმინდა მეფობის მოდელად და ლეგიტიმაციის ძლიერ ინსტრუმენტად სახავს. 
რადგან სოლომონის ტაძარი ბიზანტიური წმინდა არქიტექტურის კონცეპტუალურ 
და სიმბოლურ პროტოტიპს წარმოადგენდა, აია-სოფია სულიერი სიდიადით 
სოლომონის ტაძარზე აღმატებულად აღიქმებოდა, რამაც გამოძახილი ჰპოვა 
იუსტინიანეს ლეგენდარულ სიტყვებში „მე შენ გაჯობე, სოლომონ,“ (Νενίκηκα σε 
Σολομών). ტარსოსელი ტყვეების დემონსტრირება, ელჩების სოლომონის ტახტის 
წინაშე წარდგენა და მდიდრული ცერემონია ტყვეობას რიტუალურ ინსტრუმენტად 
აქცევს იმპერატორის „ახალ სოლომონად“ წარმოჩენისთვის. 

 
ელისო ელიზბარაშვილი არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის მკვლევარი 
eliso_eliz@hotmail.com 
ნინო კვირიკაშვილი არის ივ. ჯავახიშვილის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი 
თანამშრომელი 
 
 
 
 
 
 
Eliso Elizbarashvili, 
Nino Kvirikashvili 
 

ARAB PRISONERS OF WAR AT BYZANTINE IMPERIAL CEREMONIES AND 
DIPLOMATIC MISSION OF 946* 

 
In 946, Muslim envoys visited Constantinople to negotiate a peace treaty and a prisoner 
exchange, as described in “De Ceremoniis” compiled by Constantine VII Porphyrogenitus 
(913-920; 945-959). The delegation sent by the Amīr of Ṭarsūs on behalf of the Abbasid 
Caliph (31 May 946) was received with great honor at Magnaura palace, where Constantine 
VII was seated on the “Throne of Solomon” (ἐπί τοῦ Σολομωντείου θρόνου). The visit 
culminated in an imperial banquet on 9 August in the triklinos hall of Justinian II, where 
forty Arab prisoners were deliberately brought from the Praetorium to be presented at the 
ceremonial (De cer. II, 15). 

 
* This work was supported by Shota Rustaveli National Science Foundation of Georgia (SRNSFG) FR 
-23-3178 “The Fate of the Prisoners of War in Byzantium (8th- 15th c.)”. 



73 
 

It is worth noting the special pomp with which this visit took place. The imperial 
palace’s own splendor was deemed insufficient for receiving Arab envoys, so additional 
ornaments—silver chandeliers, embroidered hangings, and other treasures—were 
borrowed from churches, monasteries, silversmiths, and even old-age homes. The choirs 
and water organs enhanced the ceremony, while the “Throne of Solomon” [cf. 1 Kings 10: 
18-20] stood amid dazzling Byzantine automata. (De cer. II, 15). 

The presence of prisoners of war at imperial ceremonies is not exceptional; 
Byzantine emperors regularly invited Arab captives to attend major religious festivals and 
to participate in ceremonies (De cer. I). Apparently, this practice was established at the 
Byzantine imperial court as early as the late ninth century. One of the most important 
Arabic-language sources for this period—the account of Ḥarūn ibn Yaḥyā—dates from this 
time. According to his testimony, the Byzantine emperor invited Muslim captives to a 
Christmas feast, where they were served dishes on gold and silver trays for twelve 
consecutive days. Besides that, the author describes the annual religious procession of the 
Byzantine emperor from the palace to the Hagia Sophia, accompanied by Muslim prisoners 
dressed in honorable attire. Harun ibn Yahya, whose accounts are preserved in Ibn Rusta’s 
work “The Book of Precious Records,” was probably himself a prisoner of war in 
Constantinople and an eyewitness to the events he describes. 

The ceremonial reception of Arab ambassadors should be considered within the 
framework of a paradigm that presents biblical rulers, in particular King Solomon, as the 
model of sacred kingship and a powerful legitimizing tool in Byzantium. As the Temple of 
Solomon served as a conceptual and symbolic prototype for Byzantine sacred architecture, 
the Hagia Sophia thus was interpreted as surpassing Solomon’s Temple in spiritual 
grandeur, echoed in Justinian’s legendary exclamation: “Solomon, I have outdone thee” 
(Νενίκηκά σε Σολομών). The display of Tarsus prisoners, the reception of envoys at 
Solomon’s throne, and the lavish ceremonial turned captivity into a ritual instrument—
visibly presenting the emperor as a “new Solomon.” 
 
Eliso Elizbarashvili is a Researcher and the Head of the Department of Byzantine Studies at 
G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia State University. 
eliso_eliz@hotmail.com 
Nino Kvirikashvili works at Iv. Javakhishvili Tbilisi State University 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



74 
 

გრიგოლ ბერაძე,  
თამარ ლეკვეიშვილი 
 

აბას-აბადი - შაჰ-აბას I-ის ბრძანებით კახეთში აშენებული  
ქალაქის მოკლე ისტორია (1618–1625) 

 
მე-17 საუკუნის ირანელი ისტორიკოსის, ფაზლი ბეგ ხუზანი ისფაჰანის 

ნაშრომი „აფზალ ალ-თავარიხი“ შაჰ აბას I-ის (1587–1629) მეფობის პერიოდს ეხება. 
ეს ტექსტი წარმოადგენს ფაზლის დაკარგული ქრონიკის მესამე ნაწილს. 
თხზულების აკადემიური გამოცემა 2015 წელს გამოქვეყნდა. „აფზალ ალ-
თავარიხი“ დეტალურად აღწერს ირან–საქართველოს ურთიერთობებს მე-17 
საუკუნეში. 

 როგორც უმნიშვნელოვანესი წყარო, იგი არა მხოლოდ სეფიანთა ირანის 
(1501–1722) ეპოქის შესწავლისათვისაა ღირებული, არამედ მნიშვნელოვნად 
ამდიდრებს საქართველოსა და კავკასიის რეგიონის ისტორიის ზოგად ხედვას. 
ავტორი იძლევა ფასეულ და მანამდე უცნობ ცნობებს ქართველების შესახებ, 
რითაც მე-16, მე-17 საუკუნეების ქართული ისტორიის გარკვეულ ეპიზოდებს 
სრულიად ახლებურად წარმოგვიდგენს. 

წინამდებარე ნაშრომი ფაზლი ხუზანი ისფაჰანის ქრონიკის ერთ აქამდე 
უცნობ ეპიზოდს შეეხება — აბასაბადის ქალაქის მოკლე ისტორიას, რომელიც შაჰ 
აბას I-ის პირდაპირი ბრძანებით აშენდა კახეთში (აღმოსავლეთ საქართველო). 
მსგავსი ინფორმაცია სხვა სპარსულ ან ქართულ წყაროებში არ გვხვდება. ფაზლი 
გამორჩეული სიზუსტით აღწერს როგორც ქალაქის აშენების პროცესს, ისე მის 
შემდგომ დანგრევას. 
 
გრიგოლ ბერაძე ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის მკვლევარი და სამეცნიერო საბჭოს 
თავმჯდომარე 
grigol.beradze@gmail.com 
თამარ ლეკვეიშვილი არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის ასოცირებული მკვლევარი და დირექტორის 
თანაშემწე 
tamar.lekveishvili@iliauni.edu 
 
 
 
 
 
 
 
 



75 
 

 
Grigol Beradze,  
Tamar Lekveishvili 
 

ABBAS ABAD — A BRIEF HISTORY OF THE CITY BUILT IN KAKHETI (GEORGIA)  
BY THE ORDER OF SHAH ʿABBAS I (1618–1625) 

 
The historical work of the 17th-century Iranian historian Fazli Beg Khuzani Esfahani, titled 
"Afzal al-Tawarikh" , focuses on the reign of Shah Abbas I (1587-1629). This text represents 
the third part of Fazli's long-lost chronicle. An academic edition of the chronicle was 
published in 2015. "Afzal al-Tawarikh" offers a detailed account of Iran-Georgia relations 
during the 17th century, providing significant insights into this complex dynamic. As an 
important source, it not only contributes to the study of the Safavid era in Iran (1501-1722) 
but also enhances the broader historical understanding of Georgia and the Caucasus 
region. The author presents valuable and previously unknown information about 
Georgians, depicting certain vicissitudes of Georgian history in the 16th and 17th centuries 
in an entirely new light. 

This paper addresses a previously unknown episode from Fazli Khuzani Isfahani's 
chronicle—the brief history of Abbas-Abad, a city established in Kakheti (Eastern Georgia) 
by the direct order of Shah ʿAbbas I. Any other Persian or Georgian sources do not 
corroborate such information. Fazli provides a remarkably detailed account of the city's 
construction and its subsequent destruction. 
 
Grigol Beradze is a researcher and the Head of the Scientific Council at G. Tsereteli Institute 
of Oriental Studies, Ilia State University 
grigol.beradze@gmail.com 
Tamar Lekveishvili is an Associate researcher and Assistant of Director at G. Tsereteli 
Institute of Oriental Studies, Ilia State University 
tamar.lekveishvili@iliauni.edu 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



76 
 

კახაბერ დემეტრაშვილი 
 

მეფე ბორის გოდუნოვის ინიციატივით სეფიანთა სახელმწიფოში 
მივლინებული პირველი ელჩობის ისტორია 

 
წინამდებარე ნაშრომის ძირითადი მიზანია, XVII საუკუნის დასაწყისში 

მოსკოვის სახელმწიფოს მხრიდან სეფიანთა ირანში მოწყობილი ელჩობის წინა 
პლანზე წარმოჩენა. ამ ორი სახელმწიფოს დიპლომატიური ურთიერთობის 
განსამტკიცებლად ფრიად მნიშვნელოვანი იყო ელჩობა, რომლის ისტორია 
სამეცნიერო ლიტერატურაში განსხვავებულადაა მოცემული. ეს ელჩობა იყო 
მოსკოვის სახელმწიფოს ახალი მეფის, ბორის გოდუნოვის (1598-1605), 
ინიციატივით ირანის შაჰთან გაგზავნილი პირველი ელჩობა, რომელიც მოეწყო 
1600-1603 წლებში.  

1578 წელს დაწყებული ოსმალეთ-ირანის ომი 1590 წლის სტამბოლის ზავით 
დასრულდა. ამ ზავმა დიდი უკმაყოფილება გამოიწვია, როგორც მოსკოვის 
სახელმწიფოში, ისე - დასავლეთ ევროპის ქვეყნებში. ამის გამო, დროებით შეწყდა 
დიპლომატიური ურთიერთობა მოსკოვის სახელმწიფოსა და სეფიანთა ირანს 
შორის.  

XVI საუკუნის 90-იან წლებში მოსკოვის სახელმწიფოში კვლავ დაისვა 
სეფიანთა ირანთან სამხედრო-პოლიტიკური კავშირის შექმნის საკითხი. ამიტომაც, 
მოსკოვის სახელმწიფომ კვლავ განაახლა ირანთან შეწყვეტილი ურთიერთობა და 
შეეცადა სეფიანთა სახელმწიფოსთან შეეკრა სამხედრო კავშირი საერთო მტრის - 
ოსმალეთის იმპერიის წინააღმდეგ.  

1600 წელს, მეფე ბორის გოდუნოვის ინიციატივით, ირანის შაჰთან გაიგზავნა 
ელჩობა ალექსანდრე თევდორეს ძე ჟიროვოი-ზასეკინისა და თემირ ვასილის ძე 
ზასეცკის მეთაურობით. ამ ელჩობის ძირითადი მიზანი იყო ირანთან მოსკოვს 
გაეფორმებინა ორმხრივი ხელშეკრულება, რომელიც გულისხმობდა ფართო 
თანამშრომლობას ყველა სფეროში, მათ შორის, სამხედრო სფეროშიც. ეს 
პოლიტიკური კავშირი კი მიმართული იყო, ძირითადად, ოსმალეთის წინააღმდეგ, 
რომელიც ავსტრიასთან დაზავებას ცდილობდა და შემდეგ მთელ თავის ძალებს 
ირანის წინააღმდეგ მიმართავდა.  

ა. თ. ჟიროვოი-ზასეკინისა და თ. ვ. ზასეცკის ელჩობის ისტორიასთან 
დაკავშირებით, სამეცნიერო ლიტერატურაში არსებობს სხვადასხვა მოსაზრება. 
ერთი ვერსიით, ამ ელჩობამ მიზანს ვერ მიაღწია, რადგან, გაურკვეველი მიზეზების 
გამო, ის ასტრახანიდან უკან, მოსკოვში, დააბრუნეს. სხვა ვერსიით, ამ ელჩობამ 
ირანში ჩააღწია და მოლაპარაკებები გამართა ირანის შაჰთან.  

სხვადასხვა ისტორიკოსთა მონაცემების შეჯერების შემდეგ, ჩვენ მივიჩნევთ, 
რომ ალექსანდრე ჟიროვოი-ზასეკინისა და თემირ ზასეცკის ელჩობამ მოახერხა 
ირანში ჩასვლა და მოლაპარაკებები გამართა ირანის შაჰთან. ვფიქრობთ, რუსთა 
ამ ელჩობის გამოძახილი უნდა ყოფილიყო ის ფაქტი, რომ შაჰ აბასმა მაშინვე 
მოსკოვში გააგზავნა თავისი ელჩობა, ამით ის აუწყებდა მეფე ბორის გოდუნოვს, 
რომ ირანის მხარე იწყებდა ომს ოსმალეთის სახელმწიფოს წინააღმდეგ. ლაჩინ 



77 
 

ბეგის ელჩობა (1602-1604), ჟიროვოი-ზასეკინის ელჩობასთან ერთად, 1602 წლის 
შემოდგომაზე გაემგზავრა ირანიდან მოსკოვის სახელმწიფოში, 1603 წლის 28 
აგვისტოს ჩავიდა მოსკოვში და სექტემბრის პირველ რიცხვებში წარუდგა მეფე 
ბორის გოდუნოვს აუდიენციაზე. 
 
კახაბერ დემეტრაშვილი არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის ასოცირებული მკვლევარი 
kaxademetra@gmail.com 
 
 
 
 
 
 
Kakhaber Demetrashvili 
 
HISTORY OF THE FIRST EMBASSY SENT ON A MISSION UPON THE INITIATIVE OF 

THE KING BORIS GODUNOV TO THE SAFAVID STATE 
 
The main goal of the present work is to bring to the forefront the embassy organized by 
the Muscovite State to Safavid Iran at the beginning of the 17th century. The embassy, 
whose history is reported differently in the scientific literature, was quite important in 
strengthening the diplomatic relations between these two states. This embassy, organized 
in 1600-1603, was the first embassy sent to the Shah of Iran on the initiative of the new 
King of the Muscovite State, King Boris Godunov (1598-1605). 

It should be noted that the Ottoman-Iranian War began in 1578 and ended in 1590 
with the Treaty of Istanbul, causing great discontent in both the Muscovite State and 
Western European countries. As a result, diplomatic relations between the Muscovite State 
and Safavid Iran were temporarily suspended. 

In the 90s of the 16th century, the issue of establishing a military-political alliance 
with Safavid Iran was again raised in the Muscovite State. That’s why, the Muscovite State 
re-established the interrupted relations with Iran and tried to enter into a military alliance 
with the Safavid State against the common enemy - the Ottoman Empire.  

In 1600, at the initiative of King Boris Godunov, an embassy was sent to the Shah of 
Iran, headed by Alexander Fyodorovich Zhirovoy-Zasekin and Temir Vasilyevich Zasetsky. 
The main goal of this embassy was to conclude a bilateral treaty with Iran, which implied 
broad cooperation in all areas, including military affairs. This political alliance was mainly 
directed against the Ottoman Empire, which was trying to make peace with Austria and 
then was going to direct all its forces against Iran. 

There are different opinions in the scientific literature regarding the history of the 
embassy of A. F. Zhirovoy-Zasekin and T. V. Zasetsky. According to one version, this 
embassy did not achieve its goal because, for unknown reasons, it was returned from 



78 
 

Astrakhan to Moscow. According to another version, this embassy reached Iran and held 
negotiations with the Shah of Iran.  

After comparing data from various historians, we believe that the embassies of 
Alexander Zhirovoy-Zasekin and Temir Zasetsky reached Iran and held negotiations with 
the Shah. We believe that the response to this Russian embassy was that Shah Abbas 
immediately sent his embassy to Moscow, thereby informing King Boris Godunov that the 
Iranian side was preparing to wage war against the Ottoman State. The embassy of Lachin 
Beg (1602-1604), together with the embassy of Zhirovoy-Zasekin, left Iran for the 
Muscovite State in the fall of 1602, arrived in Moscow on August 28, 1603, and in early 
September appeared in audience with King Boris Godunov. 
 
Kakhaber Demetrashvili is an Associate researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental 
Studies, Ilia State University. 
kaxademetra@gmail.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



79 
 

გიორგი მაჭარაშვილი 
 

ლომი და ხარი ქართულ ეროვნულ სიმბოლიკაში 
 

ლომისა და ხარის გამოსახულებები ფართოდ არის გავრცელებული 
სხვადასხვა კულტურაში, მათ უძველესი დროიდან საქართველოს ტერიტორიაზეც 
ვხვდებით, რაც, როგორც ჩანს, ადგილობრივი ტომთა კავშირების საკულტო 
სიმბოლიკაც იყო. 

გაქრისტიანების შემდეგ ამ ზოომორფულმა გამოსახულებებმა 
ქრისტიანული შინაარსიც შეიძინა. მაგრამ უკვე ადრექრისტიანული პერიოდის 
ტაძრებზე ვხვდებით ლომისა და ხარის ისეთ გამოსახულებებსაც, რაც 
პოლიტიკური და ადმინისტრაციული ერთეულების ოფიციალური სიმბოლიკის 
შთაბეჭდილებას ტოვებს, რადგან უშუალოდ რელიგიური შინაარსობრივი 
დატვირთვა არ გააჩნია. 

სიმბოლიკას ლომისა და ხარის გამოსახულებით არაბთა ბატონობის დროს 
ჩამოყალიბებულ ახალ ქართულ სამეფო-სამთავროებსა და შემდგომში უკვე 
ერთიან საქართველოშიც ვხვდებით. ხოლო საქართველოს სამეფოს დაშლის 
შემდეგ, ვახუშტი ბატონიშვილის თანახმად, ლომი და ხარი ქართლის დროშაზე 
იყო გამოსახული. 

სიმბოლოთა ეს მსგავსება და განმეორებადობა შემთხვევითი არ არის. 
ქართული პოლიტიკური ერთეულები ამით საკუთარი სახელმწიფოებრივი 
სამართალმემკვიდროების ხაზგასმას ახდენდნენ. ე.დ. სმითის თეორიის, 
ისტორიული ეთნოსიმბოლიზმის თანახმად, საქართველოს ტერიტორიაზე ამ 
ზოომორფული გამოსახულებების გამოყენების ასეთი განგრძობადობა ქართული 
იდენტობის ისტორიის მნიშვნელოვან ელემენტს წარმოადგენს.  
 
გიორგი მაჭარაშვილი არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის ასოცირებული მკვლევარი 
gi.machara@gmail.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



80 
 

Giorgi Macharashvili 
 

THE LION AND THE BULL IN GEORGIAN NATIONAL SYMBOLISM 
 
Depictions of the lion and the bull are widespread across various cultures and have been 
found on the territory of Georgia since ancient times, where they apparently served as 
cultic symbols of local tribal unions. 

Following Christianization, these zoomorphic symbols acquired Christian 
significance. However, in the early Christian period, lions and bulls appeared to function as 
official symbols of political and administrative units as well, rather than carrying direct or 
exclusive religious meaning. 

The symbolism of the lion and the bull persisted in the new Georgian kingdoms and 
principalities that emerged during Arab rule, and later in a unified Georgia. After the 
disintegration of the United Georgian Kingdom, according to Vakhushti Bagrationi, the lion 
and the bull were depicted on the flag of Kartli. 

This similarity and repetition of symbols is not accidental: Georgian political entities 
emphasized their state traditions and legal succession, and, according to the theory of 
historical ethno-symbolism (Anthony D. Smith), the prolonged and recurring use of these 
zoomorphic depictions represents a significant element in the history of Georgian identity.  
 
Giorgi Macharashvili is an Associate researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, 
Ilia State University 
gi.machara@gmail.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



81 
 

ინგა ინასარიძე 
 

„აბრაამის შეთანხმება“ და ისრაელის გავლენა რეგიონული 
დომინანტობისთვის ირან-საუდის არაბეთის დაპირისპირებაზე 

 
ახლო აღმოსავლეთის რეგიონში გავლენისთვის ირანისა და საუდის 

არაბეთის კონკურენციასა და ძალთა ბალანსის განსაზღვრაზე მნიშვნელოვან 
როლს თამაშობს აქტორების ფაქტორი და მათი ურთიერთობები 
დაპირისპირებულ მხარეებთან. ერთ-ერთ ასეთ აქტორს წარმოადგენს ისრაელი, 
რომელიც ირიბ, თუმცა საკვანძო როლს ასრულებს რეგიონული ძალთა ბალანსის 
ჩამოყალიბებაში ირან-საუდის არაბეთის სტრატეგიული მეტოქეობის კონტექსტში. 
მიუხედავად იმისა, რომ ისრაელი არ არის ოფიციალური მხარე ამ კონკურენციაში,  
მისი უსაფრთხოების ინტერესები კვეთაშია საუდის არაბეთისა და სპარსეთის 
ყურის ქვეყნების ინტერესებთან, რაც გულისხმობს რეგიონში ირანის გავლენის 
შესუსტებას. საერთო ინტერესებმა თანდათანობით ხელი შეუწყო ისრაელსა და 
არაბული ქვეყნების დაახლოების პოლიტიკას. 2020 წელს, აშშ-ის შუამავლობით, 
ისრაელს, არაბთა გაერთიანებულ საამიროებს და ბაჰრეინს შორის გაფორმებული 
„აბრაამის შეთანხმება“ ქვეყნებს შორის ურთიერთობების ნორმალიზებისა და 
რეგიონში ისრაელის იზოლაციის დასრულების გარდა, ასევე, მიზნად ისახავს 
ირანის შეკავებას და მისი რეგიონული გავლენების შესუსტებას. შეთანხმებამ 
მნიშვნელოვნად შეცვალა რეგიონის გეოპოლიტიკური ლანდშაფტი. მათ შორის, 
არაბული მონარქიების აღქმით, უსაფრთხოების გრძელვადიან გამოწვევად 
მიჩნეულ იქნა ირანი და არა ისრაელი. ამ უკანასკნელის სამხედრო და სადაზვერვო 
შესაძლებლობებმა, ღია თუ ფარულმა ოპერაციებმა უშუალოდ ქვეყნის 
ტერიტორიაზე დაასუსტა ირანი, ხოლო რეგიონის სხვა ქვეყნებში ირანის 
მოკავშირე ძალებზე, განსაკუთრებით „ჰეზბოლაზე“, იერიშებმა მნიშვნელოვნად 
შეასუსტა ირანის პოზიციები, რამაც დამატებითი ბიძგი მისცა რეგიონში ძალთა 
ბალანსის შეცვლას საუდის არაბეთის სასარგებლოდ. მიუხედავად, იმისა, რომ 
საუდის არაბეთი თავს იკავებს „აბრაამის შეთანხმების“ ხელმოწერისგან, 
უსაფრთხოების კონტექსტში ისრაელთან არაფორმალური თანამშრომლობა ხელს 
უწყობს სწორედ არაბული სამეფოს დაბალანსების სტრატეგიას, რომელიც ასევე 
მოიცავს ირანთან პირდაპირი კონფრონტაციის გარეშე რეგიონში შიიტური რკალის 
გავლენების დასუსტებას.  

 
 ინგა ინასარიძე არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის ასისტენტ-მკვლევარი 
inga.inasaridze.1@iliauni.edu.ge 
 
 
 
 
 



82 
 

Inga Inasaridze 
 

THE ABRAHAM ACCORDS AND ISRAEL’S INFLUENCE ON  
THE IRAN–SAUDI ARABIA RIVALRY FOR REGIONAL DOMINANCE 

 
In the competition between Iran and Saudi Arabia for influence in the Middle East and to 
shape the regional balance of power, the roles of various actors and their interactions with 
opposing sides are highly significant. One such actor is Israel, which indirectly plays a key 
role in shaping the regional balance of power within the context of the strategic rivalry 
between Iran and Saudi Arabia. Although Israel is not an official party to this rivalry, its 
security interests intersect with those of Saudi Arabia and the Gulf states, reflecting a 
shared objective of limiting Iran’s regional influence. These common interests have 
gradually facilitated a policy of rapprochement between Israel and the Arab states. In 2020, 
through U.S. mediation, the Abraham Accords were signed between Israel, the United Arab 
Emirates, and Bahrain. Beyond normalizing relations among these countries and ending 
Israel’s regional isolation, the agreement also aims to contain Iran and diminish its regional 
influence. The Accords significantly reshaped the region’s geopolitical landscape. Among 
other consequences, Arab monarchies began to perceive Iran - rather than Israel - as the 
principal long-term security challenge. Israel’s military and intelligence capabilities, along 
with its overt and covert operations conducted directly on Iranian territory, weakened Iran, 
while operations targeting Tehran’s allied forces in other parts of the region, particularly 
Hezbollah, substantially undermined Iran’s position. These developments provided 
additional momentum for a shift in the regional balance of power in favor of Saudi Arabia. 
Although Saudi Arabia has refrained from formally joining the Abraham Accords, its 
informal cooperation with Israel in the security domain supports the kingdom’s balancing 
strategy, which likewise involves weakening the influence of the Shia power in the region 
without engaging in direct confrontation with Iran. 
 
Inga Inasaridze is an Assistant researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia 
State University.  
inga.inasaridze.1@iliauni.edu.ge 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



83 
 

ჯაბა მესხიშვილი 
 

ტრამპის მეორე ადმინისტრაციის დროს, აშშ-იაპონიის 
ურთიერთობებში არსებული გამოწვევები 

 
თანამედროვე ეპოქაში იაპონიისათვის არცერთ ქვეყანასა და საერთაშორისო 

ორგანიზაციას არ აქვს ისეთი დიდი მნიშვნელობა, როგორიც აშშ-სთან 
ურთიერთობა წარმოადგენს. მიუხედავად მრავალი პრობლემისა, როგორებიც 
არის თუნდაც იაპონიაში განთავსებული ამერიკული სამხედრო ბაზები ან 
ისტორიული წარსული, შეიძლება ითქვას, რომ იაპონიისათვის აშშ წარმოადგენს 
ქვეყნის უსაფრთხოების მთავარ გარანტს. ვინაიდან ორ ქვეყანას შორის არსებული 
შეთანხმების მიხედვით, იაპონიაზე ვრცელდება ამერიკული ე.წ. „ბირთვული 
ქოლგის“ უსაფრთხოება. გარდა თავდაცვითი მიზეზებისა, აშშ იაპონიის 
ეკონომიკისთვისაც უმნიშვნელოვანეს პარტნიორს წარმოადგენს. აშშ არის 
იაპონიის მთავარ საექსპორტო ბაზარი. მაგ. 2024 წელს მთლიანი ექსპორტის 20% 
მეტი, სწორედ აშშ-ს ბაზარზე გაიყიდა. 

დონალდ ტრამპის მეორე ვადით არჩევის შემდეგ, იაპონიასა და აშშ-ს შორის 
არსებული პარტნიორული ურთიერთობები შეირყა და ერთგვარად გაურკვეველი 
გახდა. ამას ხელი შეუწყო ტრამპის არაპროგნოზირებადმა საგარეო პოლიტიკამ, 
მკვეთრად პროტექციონისტულმა სავაჭრო ხედვებმა და სატარიფო პოლიტიკამ. 
ტრამპმა, მსგავსად სხვა ქვეყნებისა, მიუხედავად იაპონიასთან პარტნიორული 
კავშირისა,  მაინც დაუწესა დამატებითი ტარიფები, რითაც იაპონიის ეკონომიკას 
მძიმე დარტყმა მიაყენა. ამის გამო, იაპონიის ახლად არჩეულ პრემიერ-მინისტრ 
ტაკაიჩი სანაესთვის ტარიფების შემცირება ერთ-ერთ უმთავრეს გამოწვევად იქცა. 

გარდა ამისა, ტრამპმა თავდაცვის კუთხითაც გააძლიერა იაპონიაზე ზეწოლა. 
მან მოუწოდა იაპონიას, რომ თავდაცვის გაძლიერებაში უფრო მეტი თანხა 
დახარჯონ და უფრო მეტი ინვესტიცია ჩადონ საკუთარი ქვეყნის თავდაცვის 
შესაძლებლობების გაზრდაში. ასევე განაცხადა, რომ იაპონიამ „მეტი უნდა 
გადაუხადოს“ აშშ-ს სამხედრო ძალებს იაპონიაში სამხედრო ბაზების 
განთავსებისთვის. ამ მოთხოვნებმა აიძულა იაპონია გადაეხედა თავდაცვის 
ხარჯებისთვის და განაცხადეს, რომ აქამდე არსებული  მშპ-ს 1% შეზღუდვა 
გაუქმდებოდა და 2026 წლის ბიუჯეტში თავდაცვის ხარჯებისთვის მშპ-ს 2% იქნება 
გათვალისწინებული, რომელიც სამომავლოდ კიდევ გაიზრდება. 

შექმნილი ვითარების გამო, იაპონელი პოლიტიკოსები შეშფოთებულნი 
არიან და შიშობენ, რომ აშშ-ის უსაფრთხოების გარანტიები შესაძლოა პირობითი 
აღმოჩნდეს. ეს ყველაფერი იაპონიას აიძულებს მოძიოს ახალი გზები თავდაცვის 
უნარიანობის გასაზრდელად.  

ჩინეთის მძლავრი აღზევება კი დამატებით ართულებს აშშ-იაპონიის 
თანამშრომლობას. მართალია ორივე ქვეყანა მხარს უჭერს „თავისუფალ და ღია 
ინდო-წყნარ ოკეანის პრინციპს“, მაგრამ იაპონია იძულებულია მართოს თავისი 
ეკონომიკური დამოკიდებულება ჩინეთზე, მაშინ, როდესაც შეერთებული შტატები 



84 
 

აძლიერებს კონკურენტულ ზომებს. ამის გამო, იაპონიამ გააფართოვა 
უსაფრთხოების კავშირები სხვა რეგიონულ პარტნიორებთან, როგორებიც არიან 
ავსტრალია, ინდოეთი და სამხრეთ-აღმოსავლეთ აზიის ქვეყნები, რათა თავი 
დაიცვას აშშ-ს საგარეო პოლიტიკაში არსებულ გაურკვევლობებისგან 
წარმოქმნილი პრობლებლემებისგან.  

შეჯამების სახით, შეიძლება ითქვას, რომ მიუხედავად არსებული 
სირთულებისაა, ინდოეთ-წყნარ ოკეანეში არსებული გეო-პოლიტიკური ვითარება, 
ორივე ქვეყანას უბიძგებს აღიაროს და პატივისცეს ურთიერთთანამშრომლობის 
აუცილებლობას. ვინაიდან აშშ-იაპონიის მჭიდრო ურთიერთობები, რეგიონში 
სტაბილურობის შენარჩუნებაში სასიცოცხლო ფუნქციას ასრულებს.  
 
ჯაბა მესხიშვილი არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის ასოცირებული 
პროფესორი და გ. წერეთლის აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის იაპონიის 
ცენტრის ხელმძღვანელი 
jaba.meskhishvili@iliauni.edu 
 
 
 
 
 
 
Jaba Meskhiashvili 
 

EXISTING CHALLENGES IN U.S.–JAPAN RELATIONS DURING  
THE SECOND TRUMP ADMINISTRATION 

 
In the contemporary era, no country or international organization holds as much 
significance for Japan as its relationship with the United States. Despite numerous 
challenges, such as the presence of American military bases in Japan and historical past, it 
can be stated that the U.S. serves as the primary guarantor of Japan’s national security. 
According to the bilateral agreements between the two countries, Japan benefits from the 
so-called American “nuclear umbrella” protection. Beyond defense considerations, the 
United States is also an essential partner for Japan’s economy. The U.S. represents Japan’s 
main export market; for instance, in 2024, over 20% of Japan’s total exports were sold in 
the U.S. market. 

Following Donald Trump’s election to a second term, the partnership between Japan 
and the United States was shaken and became somewhat uncertain. This was influenced 
by Trump’s unpredictable foreign policy, sharply protectionist trade views, and tariff 
policies. Despite the partnership with Japan, Trump, as with other countries, imposed 
additional tariffs, dealing a significant blow to Japan’s economy. Consequently, reducing 
these tariffs became one of the primary challenges for Japan’s newly elected Prime 
Minister Sanae Takaichi. 



85 
 

Moreover, Trump also increased pressure on Japan in terms of defense. He called on 
Japan to allocate more funds to strengthen its defense and to invest further in enhancing 
the country’s military capabilities. He also stated that Japan should “pay more” to the U.S. 
for the presence of American forces stationed on Japanese bases. These demands 
compelled Japan to reconsider its defense spending, leading to the announcement that the 
previous 1% of GDP limit would be lifted, and that the 2026 budget would allocate 2% of 
GDP for defense, with plans for further increases in the future. 

As a result of the situation, Japanese politicians are concerned and fear that the U.S. 
security guarantees may prove conditional. This compels Japan to seek new ways to 
enhance its defense capabilities. 

China’s rising power further complicates U.S.–Japan cooperation. Although both 
countries support the “Free and Open Indo-Pacific” principle, Japan is compelled to 
manage its economic dependence on China, while the United States strengthens 
competitive measures. Consequently, Japan has expanded its security partnerships with 
other regional actors, such as Australia, India, and Southeast Asian countries, in order to 
safeguard itself against problems arising from uncertainties in U.S. foreign policy. 

In summary, it can be stated that despite the existing difficulties, the geopolitical 
situation in the Indo-Pacific compels both countries to recognize and respect the necessity 
of cooperation. The close relationship between the United States and Japan plays a vital 
role in maintaining stability in the region. 
 
Jaba Meskhiashvili is an Associate Professor at Ilia State University and the Head of the 
Japan Center at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies 
jaba.meskhishvili@iliauni.edu 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



86 
 

ნიკოლოზ ნახუცრიშვილი, 
თეა შურღაია 
 

ახალი წყარო ფერეიდნელი ქართველების ფოლკლორისა და 
დიალექტის შესწავლისათვის 

 
გასული საუკუნის ბოლოდან ირანში მცხოვრები ეთნიკური ქართველები 

გააქტიურდნენ საკუთარი ენის, ისტორიის, კულტურისა და იდენტობის საკითხების 
მიმართ ინტერესის გამოჩენის თვალსაზრისით. თუკი აქამდე ფერეიდნულ 
დიალექტსა და იქაური ქართველების ყოფას, ძირითადად, ქართველი მეცნიერები 
იკვლევდნენ, ბოლო ხანებში არაერთი ინიციატივა სწორედ ირანში მცხოვრებ 
ქართველებს ეკუთვნით. 

ასეთ ვითარებაში, ბუნებრივია, განსაკუთრებულ დაფასებასა და ყურადღებას 
იმსახურებს ყველა, ვინც ფერეიდნული დიალექტის დაცვისა თუ შესწავლისთვის 
გაირჯება. მოხსენება ერთ-ერთი ასეთი მცდელობის შედეგის ავკარგიანობის 
წარმოჩენას ისახავს მიზნად.   

2024 წელს რეიჰან გუგუნანიმ (გუგუნაშვილმა) გამოსცა „ფერეიდნელი 
ქართველების ზღაპრები“. წიგნი ორენოვანია - ზღაპრების ტექსტი მოცემულია ჯერ 
სპარსულ ენაზე, ხოლო შემდეგ ქართულად (ფერეიდნულ დიალექტზე). ზღაპრის 
სათაური კი ტექსტს თავიდანვე ორივე ენაზე უძღვის. რეიჰან გუგუნანის სპარსული 
წინასიტყვაობის  გარდა, მკითხველს კრებულში ქართული ენის პედაგოგის, 
მთარგმნელისა და მკვლევრის, რუჰოლა სეფიანის სპარსული წინათქმაც დახვდება. 
სწორედ ამ უკანასკნელის რჩევით შეინარჩუნა რ. გუგუნანიმ ტექსტებში 
ფერეიდნული დიალექტის გრამატიკული ნორმები. რ. სეფიანის თქმით, პირველად 
მოხდა, რომ წიგნი ფერეიდნული მეტყველების ნორმების სრული დაცვით 
გამოქვეყნდა, რაც მას ნებისმიერი ფერეიდნელისთვის ხელმისაწვდომს ხდის. 

რ.გუგუნანი „ფერეიდნელი ქართველების ზღაპრებს“ სიყვარულით უძღვნის 
იმ ადამიანებს, ვინც ამ ზღაპრების წაკითხვით „წინანდელებს მაიგონებენ  და 
ძრიალ გოოხარდებისყე.“    

წინასიტყვაობაში ნათქვამია, რომ შემდგენელმა იმ ქართული ლექსიკით 
ისარგებლა, რომელიც ბოლო 80 წლის მანძილზე გაისმოდა ფერეიდნის რეგიონში. 
თუმცა რ. გუგუნანი ვარაუდობს, რომ, შესაძლოა, ზოგიერთი სიტყვა გარკვეული 
ასაკობრივი ჯგუფისთვის გაუგებარი იყოს, რის მიზეზადაც ბოლო ათწლეულებში 
ამ ლექსიკის გამოუყენებლობას ასახელებს. ასეთი შემთხვევები ქართული 
ტექსტის შესაბამის ადგილას, სქოლიოში, სპარსულადაა განმარტებული. 
კომენტირებულ ლექსიკურ თუ ფრაზეოლოგიურ ერთეულთაგან რამდენიმე 
(მხოლოდ, მადლიერი, მშობელი, ზეიმი, შაქარყინული, გლეხკაცი და სხვ.) 
ფერეიდნულ დიალექტში არ დასტურდება, სტანდარტული ქართულის 
კუთვნილებაა. ამ სიტყვების გამოყენებისას, რ. გუგუნანის წყარო იყო ნუგზარ 
(ნოურუზ) ლაჩინანის „ქართულ-სპარსული ლექსიკონი“. 



87 
 

ფერეიდნულ ზღაპრებში გვხვდება ევროპეიზმებიც (პრინცი, პარკი, ტიპი, 
ტურისტი, ფერმერი), რის თაობაზეც შემდგენლის წინასიტყვაობაში აღნიშნულია: 
„ტექსტებში აღმოაჩენთ არაქართულ სიტყვებსაც, რომელთა ჩანაცვლების ან 
უკუგდებისგან, მეტყველებაში მათი ხშირად გამოყენების გამო, თავი შევიკავეთ.”   

განსახილველ კრებულში სულ ათი ზღაპარია. ქართული ნაწილი, 
ჩვეულებრივ, უფრო მეტ დეტალს (ხშირად ისეთ დეტალიზებას, რომელიც ხალხურ 
ზღაპარს არ ახასიათებს), ყოფითი წვრილმანების გამოწვლილვით აღწერას 
შეიცავს, რაც სპარსულ ტექსტში გამოტოვებულია, შემოკლებულია ან 
გამარტივებულია. 

აღსანიშნავია, რომ ეს ზღაპრები, მათ შორის, ჯადოსნური ტიპისა, 
ნოველისტური (საყოფაცხოვრებო) ზღაპრებისთვის დამახასიათებელი ნარაციის 
გავლენას განიცდიან, ხოლო ტექსტი სახელწოდებით „ქურდა“, რომელიც 
ადგილობრივ ხალხურ რწმენა-წარმოდგენებს უკავშირდება, ზღაპრად ძნელად თუ 
ჩაითვლება. 

რეიჰან გუგუნანის „ფერეიდნელი ქართველების ზღაპრები“  ნამდვილად 
ძვირფასი წყაროა როგორც ირანში მცხოვრები ქართველებისთვის, აგრეთვე, იმ 
მკვლევრებისთვის, ვინც დაინტერესებულია ფერეიდნელების ენის, ფოლკლორისა 
და ყოფის შესწავლით.  
 
ნიკოლოზ ნახუცრიშვილი არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტი, გ.წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის მკვლევარი, დირექტორის მოადგილე და 
სპარსული ფილოლოგიის დეპარტამენტის ხელმძღვანელი 
nikoloz.nakhutsrishvili@iliauni.edu.ge 

თეა შურღაია არის ივ. ჯავახიშვილის სახ. თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტის 
ასოცირებული პროფესორი და ირანული კვლევების დეპარტამენტის 
ხელმძღვანელი 
tea.shurghaia@tsu.ge 
 
 
Nikoloz Nakhutsrishvili, 
Tea Shurgaia 
 

A NEW SOURCE FOR THE STUDY OF FOLKLORE AND DIALECT OF FEREYDANI 
GEORGIANS 

 
Since the end of the last century, ethnic Georgians living in Iran have become increasingly 
active in exploring and expressing interest in their language, history, culture, and issues of 
identity. Whereas in the past the Fereydani dialect and the life of the local Georgian 
community were studied primarily by scholars from Georgia, in recent years several 
initiatives have been undertaken by Georgians residing in Iran themselves. 



88 
 

In this context, anyone working to preserve or study the Fereydani dialect deserves 
particular appreciation and attention. This presentation aims to highlight the success of 
one such effort. 

In 2024, Reyhan Gugunani (Gugunashvili) published Tales of the Georgians of 
Fereydan. The book is bilingual: each tale is presented first in Persian and then in Fereydani 
Georgian, with the title appearing in both languages from the outset. In addition to 
Gugunani’s preface in Persian, the volume includes an introduction (also in Persian) by 
Ruhollah Sepiani, a Georgian-language teacher, translator, and researcher. Following 
Sepiani’s advice, Gugunani preserved the grammatical norms of the Fereydani dialect in 
her texts. According to him, this is the first book published entirely in accordance with 
Fereydani speech norms, making it fully accessible to any speaker of the dialect. 

The compiler notes that Tales of the Georgians of Fereydan is lovingly dedicated to 
those who, by reading these stories, “remember the tales of the ancients and will enjoy 
them.” 

The preface states that the compiler employed Georgian vocabulary that has been 
circulated in the Fereydan region for the past eighty years. However, Gugunani observes 
that some words may be unfamiliar to certain age groups due to their decreasing use in 
recent decades. In such cases, explanations are provided in Persian in footnotes 
accompanying the Georgian text. It is noteworthy that several of the commented lexical or 
phraseological units (მხოლოდ, მადლიერი, მშობელი, ზეიმი, შაქარყინული, 
გლეხკაცი) actually belong to standard Georgian. Europeanisms (e.g., prince, park, type, 
tourist, farmer) also appear in the Fereydani tales. According to Gugunani, she refrained 
from replacing or omitting these non-Georgian words because of their frequent use in 
everyday speech. 

The collection comprises ten fairy tales. The Georgian versions generally contain 
more detail - sometimes descriptions not characteristic of traditional folk narratives - such 
as elaborations on everyday matters that are omitted, abbreviated, or simplified in the 
Persian texts. 

It is also noteworthy that the tales in the collection, including those of the magical 
type (fairy tales), show the influence of narrative patterns typical of novelistic ones. 
Meanwhile, the text titled Kurdo, which relates to local folk beliefs and representations, 
can hardly be classified as a fairy tale in the strict sense. 

Reyhan Gugunani’s Tales of the Georgians of Fereydan is a valuable resource both 
for Georgians living in Iran and the researchers interested in the language, folklore, and 
lifestyle of the Fereydani community. 
 
Nikoloz Nakhutsrishvili is a Researcher, Vice-director and the Head of the Department of 
Persian Philology at G.Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia State University.  
nikoloz.nakhutsrishvili@iliauni.edu.ge 

Tea Shurgaia is an Associate Professor at Ivane Javakhishvili Tbilisi State University and the  
Head of the Department of Iranian Studies 
tea.shurghaia@tsu.ge 



89 
 

ნუცა გულიაშვილი 
 

ფერეიდანიდან საქართველოში რეპატრირებულ ოჯახთა წესები 
და ტრადიციები 

 
ფერეიდნელი ქართველების იდენტობის ჩამოყალიბება საუკუნეების 

განმავლობაში მიმდინარე პროცესია, რომელზეც მნიშვნელოვანი გავლენა იქონია, 
ადგილობრივმა კულტურამ, რელიგიამ და ისტორიულმა მეხსიერებამ. 
პარალელურად ყალიბდებოდა ან ითვისებდნენ სხვადასხვა ტრადიციებს, 
რომელიც თაობიდან თაობას გადაეცემოდა და ვლინდებოდა საყოფაცხოვრებო და 
კულტურულ  ასპექტში. საქართველოში რეპატრიაციისა და აქ ათწლეულობით 
ცხოვრების შემდეგ ფერეიდანში ჩამოყალიბებულ ტრადიციათა ნაწილი შეიცვალა, 
ნაწილი კი დღემდე შემოინახეს რეპატრიანტთა ოჯახებმა.  

ახალმა სოციალურმა გარემომ მნიშვნელოვანი გავლენა მოახდინა მათზე. 
უფროსი თაობის წარმომადგენლების უმრავლესობა ისლამის მიმდევარი დარჩა, 
ხოლო ახალგაზრდების დიდმა ნაწილმა ქრისტიანობის მიღება არჩია. მიუხედავად 
იმისა, რომ ოჯახში შეიძლება იყოს ორი განსხვავებული აღმსარებლობის 
ადამიანი, რეპატრიანტების მიერ აღინიშნება ქრისტიანული დღესასწაულები და 
ასევე,  საქართველოს სახელმწიფოებრიობასთან დაკავშირებული მნიშვნელოვანი 
თარიღები: 9 აპრილი და 26 მაისი. ფერეიდნელი ქართველების ზოგიერთი ოჯახი 
ასევე ზეიმობს ნოვრუზს. 

აქვე უნდა აღინიშნოს ნათესაური კავშირები და რეპატრიანტთა 
დამოკიდებულება ამ საკითხთან დაკავშირებით. წლების განმავლობაში 
საქართველოში ცხოვრების მიუხედავად მტკიცე ნათესაურ კავშირებს ინარჩუნებენ 
ირანში მყოფ ნათესავებთან და სტუმრობაც ორმხრივია. უფროს-უმცროსობის წესი 
ფერეიდნულ ოჯახებში შეიძლება ითქვას, რომ ცოცხალია დღემდე. კვების 
კულტურას რაც შეეხება, საქართველოში მცხოვრებ ფერეიდნელებთან ახლაც 
მზადდება ზოგიერთი ირანული კერძი, მაგრამ დღესდღეობით მათი სამზარეულოს 
დიდი ნაწილი ქართულია.  
 
ნუცა გულიაშვილი არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის დოქტორანტი 
nutsa.guliashvili.1@iliauni.edu.ge 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



90 
 

Nutsa Guliashvili 
 

CULTURAL NORMS AND TRADITIONS OF FAMILIES REPATRIATED FROM 
FEREYDAN TO GEORGIA 

 
The formation of the identity of Fereydani Georgians constitutes a centuries-long historical 
process shaped by the interplay of local cultural influences, religious frameworks, and 
collective historical memory. Throughout this period, they developed and assimilated a 
variety of traditions that were transmitted intergenerationally and manifested in both 
everyday practices and broader cultural expressions. Following their repatriation to 
Georgia and subsequent decades of residence there, certain traditions that had evolved in 
Fereydan underwent transformation, while others were preserved and continue to be 
maintained by repatriated families. 

The new social environment exerted a significant influence on their ritual and 
cultural life. While most of the older generation remained adherents of Islam, a substantial 
portion of the younger generation opted to embrace Christianity. Despite the presence of 
individuals of different religious affiliations within the same household, repatriated families 
typically observe all major Christian holidays, as well as national celebrations associated 
with Georgian statehood, such as 9 April and 26 May. In addition, some repatriated 
households continue to celebrate Nowruz. 

It is also important to highlight kinship ties and the attitudes of repatriated families 
toward these relationships. Despite having lived in Georgia for many years, they continue 
to maintain strong familial connections with relatives residing in Iran, and visits occur in 
both directions. The hierarchical principle governing relations between elder and younger 
family members remains notably preserved within Fereydani households to this day. 

Regarding culinary practices, some Iranian dishes are still prepared within the family 
setting; however, at present, the greater part of their cuisine has become predominantly 
Georgian. 

 
Nutsa Guliashvili is a PhD candidate at Ilia State University 
nutsa.guliashvili.1@iliauni.edu.ge 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



91 
 

Ali (David) Moslehi Moslehabadi 
 

NEW MANUSCRIPT FRAGMENTS MAY SHED PARTIAL LIGHT ON THE EARLY 
DECADES OF GEORGIANS’ SETTLEMENT IN IRAN’S FEREYDAN REGION 

 
Finding old, centuries-old manuscripts in most of the historically Georgian villages in Iran's 
Fereydan region is very difficult, usually due to the residents' reluctance to share such 
documents or simply as a result of them having been lost or even sold years ago to 
collectors or smugglers. But a relatively recent incident in which a bulk of old manuscripts 
were stolen from the Armenian church in the village of Zarna might have its own perks for 
researchers, as some of the stolen documents emerge every now and then in the hands of 
anonymous, usually discreet collectors. Among them, there has been a surprisingly well-
preserved folio of what seems to be a local chronicle in Persian (probably written by an 
Armenian Christian or a convert) and the other, which is mostly damaged, part of a ‘joint 
declaration’ detailing a visit by apparently an important figure for the purpose of making 
decisions to counter lootings and thefts perpetrated by Bakhtiaris. Some of the names 
mentioned in the manuscripts correspond to those recorded in the existing family trees 
belonging to residents of the Georgian village of Akhchia (nowadays, officially Aghche). 
Some toponyms may surprise the researchers, while others are not something new and 
have been studied and recorded by Georgian travellers. Nevertheless, the nomen loci may 
again confirm the named Georgians' point(s) of origin, putting their departure from Georgia 
at the time of Shah Tahmasp I. And, last but not least, a Georgian gholam of the Safavid era 
is mentioned in a context which may help give some clues as to some of his family ties. 
 
Ali (David) Moslehi Moslehabadi has received PhD degree from the University of Tehran 
david.moslehi@live.com; das.moslehi@ut.ac.ir 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



92 
 

ლელა კემულარია (ფოთი, საქართველო) 
ცირა კემულარია (ლონდონი, დიდი ბრიტანეთი) 
დავით ქორქია (ჟენევა, შვეიცარია) 
თანნაზ ამელი (მინესოტა, აშშ) 
 

მიხეილ ქორქიას და ვასილ კარგარეთელის ოჯახის  
ირანული ისტორია 

 
ცნობილმა ქართველმა მეწარმემ აკაკი ხოშტარიამ რუსეთსა და სპარსეთში 

თავის ბიზნესში არაერთი ქართველი დაასაქმა. მათ შორის მიხეილ ქორქია. 
მიშა ქორქია კარის აზნაურის ნესტორ ქორქიას და დესპინე ჟვანიას შვილი 

გახლდათ. აკაკი ხოშტარიას მეუღლე - მინადორა თურქია და დესპინე ჟვანია 
ნათესავები იყვნენ და სავარაუდოდ ამ კავშირის საფუძველზე აუყვანია სამსახურში 
აკაკი ხოშტარიას ახალგაზრდა ფოთელი მიშა ქორქია თავისთან სამსახურში. 

მიშა ქორქიას გამოგზავნილი წერილები ბაქოდან და შემდგომ ირანიდან 
უმეტესად პირადი ხასიათისაა, მაგრამ გვხვდება საინტერესო ჩანაწერებიც აკაკი 
ხოშტარიას შესახებ. 

1935 წელს მიხეილ ქორქია ცოლად ირთავს მარგარიტა(მარგო) 
კარგარეთელს, რომლის მამა იყო რუსეთიდან ირანში გახიზნული ცნობილი 
სამხედრო მოღვაწე, გენერალი ვასილ დიმიტრის ძე კარგარეთელი (1880–1946). მან  
ირანში დაწერა სამხედრო სახელმძღვანელოები სპარსულ ენაზე ფსევდონიმით 
„გურჯი ხანი“. იყო თეირანის საპატიო მოქალაქე და ორგანიზაცია „თეთრი 
გიორგის“ ერთ-ერთი დამაარსებელი. 

გენერალი ვასილ კარგარეთელი კავშირს არ კარგავდა ემიგრაციაში მყოფ 
დამოუკიდებელი საქართველოს მთავრობასთან. აკაკი ჩხენკელთან გამოგზავნილ 
წერილში იგი  გამოხატავს  სურვილსა და ერთგულებას თავისუფალი და 
დამოუკიდებელი საქართველოს მიმართ. 

აღნიშნული წერილი ინახება საქართველოს ეროვნულ ბიბლიოთეკაში- 
ემიგრაციის მუზეუმში.   

ვასილ კარგარეთელს ჰყავდა 5 ქალიშვილი აქედან : მარგარიტა 
კარგარეთელის მეუღლე გახლდათ  მიშა ქორქია. ელენა კარგარეთელი გაჰყვა 
ცოლად ზაქარია ბეით-მირზას, ის იყო თარჯიმანი იაპონიის საელჩოში თეირანში, 
სავარაუდოდ, მოწამვლით (ან გულის შეტევით) გარდაიცვალა. ევგენიას (ლეილა) 
მეუღლე   იყო გენერალი იაზდანფანაჰი, რომელიც ირანის შაჰის (ფეჰლევის) 
უახლოეს გარემოცვაში შედიოდა და შაჰის ნდობით  აღჭურვილი პირი იყო .  

1971 წლის ოქტომბერში მოჰამად რეზა შაჰმა პერსეპოლისში 
გრანდიოზულად აღნიშნა ირანის იმპერიის 2500 წლის იუბილე  . აღნიშნულ 
ღონისძიებაზე ირანის დედოფალს თან ახლდა ევგენია კარგარეთელიც. 

როგორც ჩანს კარგარეთელების ოჯახი მნიშვნელოვან როლს თამაშობდნენ 
ირანის პოლიტიკურ ცხოვრებაში.  



93 
 

კარგარეთლები დაკრძალული არიან თეირანში დულაბის სასაფლაოზე. 
დულაბის სასაფლაოთა კომპლექსს მთლიანად დაახლოებით 75000 კვ.მ უჭირავს. 
აქედან ნახევარზე მეტი სომხური ნაწილია, მართლმადიდებლურ სასაფლაოს 
წილად მოდის სულ 3700 კვ.მ. 

აკაკი ხოშტარიამ დულაბის სასაფლაოზე შეისყიდა მიწა და მეუღლის 
საფლავზე ააგებინა აკლდამა. მინადორა თურქია-ხოშტარია 43 წლის ასაკში, 1924 
წლის ზაფხულში სპარსეთში გარდაიცვალა.  

სწორედ ამ აკლდამის მოვლა-პატრონობა ჩააბარა აკაკი ხოშტარიამ მიშა 
ქორქიას. საგულისხმოა, რომ მიშა ქორქიას და მისი მეუღლის მარგარიტა (მარგო) 
კარგარეთელის საფლავი მინადორა ქორქიას საფლავის გვერდითაა.  

დულაბის სასაფლაოზეა დაკრძალული: 
თურქია ვლადიმერი 1875-1948 , ექიმი პედიატრი. მიხეილ ქორქიასა და 

მარგარიტა კარგარეთელის ოჯახის მეგობარი, მათი ვაჟის ვახტანგის ნათლია. 
ირაკლი ციციშვილი 1890-1953,  თავადი , ვახტანგ ქორქიას ნათლია. 
გეგენავა იოსები 1883-1955წ , მიშა ქორქიას და მარგარიტა კარგარეთელის 

ქალიშვილის - რუსუდან ქორქიას ნათლია. 
ევგენია კარგარეთელი 1909-1973. 
ალექსანდრა კარგარეთელი 1887-1955. 
გენერალი ვასილ კარგარეთელი 1881-1946. 
მარგარიტა კარგარეთელი-ქორქია 1910-1971. 
მიხეილ ქორქია 1900-1964 
სამშობლოს მონატრებული მიშა ქორქიას საფლავის ქვაზე წარწერა  

გამოხატავს ყველა ემიგრანტის, საქართველოს მონატრებაში გალეული 
ქართველების გულისთქმას : 

"ვა, სოფელო, რაშიგან ხარ, რას გვაბრუნებ, რა ზნე გჭირსა… 
სად წაიყვან სადაურსა, სად აღუფხვრი სადით ძირსა?!" 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



94 
 

Lela Kemularia (Poti, Georgia) 
Tsira Kemularia (London, United Kingdom) 
David Korkia (Geneva, Switzerland) 
Tannaz Ameli (Minnesota, USA) 
 

THE IRANIAN HISTORY OF THE FAMILIES OF  
MIKHEIL KORKIA AND VASIL KARGARETELI 

 
The well-known Georgian entrepreneur Akaki Khoshtaria employed many Georgians in his 
business enterprises in Russia and Persia, among them Mikheil Korkia. 

Mikheil (Misha) Korkia was the son of court noble Nestor Korkia and Despine 
Zhvania. Since Minadora Turkia, the wife of Akaki Khoshtaria, and Despine Zhvania were 
relatives, it was likely through this family connection that the young man from Poti, Misha 
Korkia, was taken into Khoshtaria’s service. 

The letters Misha Korkia sent from Baku and later from Iran are mostly personal in 
nature, though they contain interesting references about Akaki Khoshtaria as well. 

In 1935, Mikheil Korkia married Margarita (Margo) Kargareteli, whose father was the 
distinguished military figure General Vasil Dimitri’s son Kargareteli (1880–1946), who had 
fled from Russia to Iran. In Iran, he authored military manuals in the Persian language under 
the pseudonym “Gurji Khan.” He was an honorary citizen of Tehran and one of the founders 
of the organization “White George.” 

General Vasil Kargareteli maintained contact with the government of Independent 
Georgia in exile. In a letter sent to Akaki Chkhenkeli, he expressed his devotion to a free 
and independent Georgia. This letter is preserved at the National Library of Georgia, in the 
Museum of Emigration. 

Vasil Kargareteli had five daughters. Among them: 
• Margarita Kargareteli, the wife of Misha Korkia. 
• Elena Kargareteli, who married Zakaria Beyt-Mirza, an interpreter at the Japanese 

Embassy in Tehran, who apparently died of poisoning (or heart failure). 
• Evgenia (Leila), whose husband was General Yazdanpanah, a trusted member of 

the close entourage of the Shah of Iran (Pahlavi). 
In October 1971, when Mohammad Reza Shah held the grand celebration of the 

2,500-year jubilee of the Persian Empire at Persepolis, Evgenia Kargareteli accompanied 
the Queen of Iran during the festivities. 

It appears that the Kargareteli family played a significant role in Iran’s political life. 
The Kargaretelis are buried at the Doulab Cemetery in Iran. The entire Doulab 

Cemetery complex covers about 75,000 square meters, of which more than half belongs to 
the Armenian section; the Orthodox cemetery occupies only about 3,700 square meters. 

 Akaki Khoshtaria purchased land at Doulab Cemetery and built a mausoleum at the 
grave of his wife. Minadora Turkia-Khoshtaria died in the summer of 1924 in Persia at the 
age of 43. 



95 
 

It was the care and maintenance of this mausoleum that Akaki Khoshtaria entrusted 
to Misha Korkia. Notably, the graves of Misha Korkia and his wife Margarita (Margo) 
Kargareteli are located right beside the grave of Minadora Khoshtaria. 

Those buried in Doulab Cemetery include: 
• Vladimir Turkia (1875–1948), pediatrician, a friend of the Korkia–Kargareteli family 

and godfather of their son Vakhtang. 
• Irakli Tsitsishvili (1890–1953), nobleman, godfather of Vakhtang Korkia. 
• Ioseb Gegenava (1883–1955), godfather of Rusudan Korkia, daughter of Misha 

Korkia and Margarita Kargareteli. 
• Evgenia Kargareteli (1909–1973) 
• Aleksandra Kargareteli (1887–1955) 
• General Vasil Kargareteli (1881–1946) 
• Margarita Kargareteli-Korkia (1910–1971) 
• Mikheil Korkia (1900–1964) 
The inscription on the tombstone of Misha Korkia - who deeply missed his homeland 

- expresses the longing felt by all Georgian émigrés whose hearts ached for Georgia: 
“O world, what are you, why do you turn us thus, what manner have you?...  
Where do you take the wanderer - where will you cast him down?” 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



96 
 

საბა ტაველიშვილი 
 
თურქეთის როლი ევროკავშირის ენერგეტიკულ უსაფრთხოებაში: 

ენერგეტიკის სექტორის გავლენები თურქეთ-ევროკავშირის 
პოლიტიკურ თანამშრომლობაზე 

 
ბუნებრივი გაზის სამხრეთის დერეფანი (Southern Gas Corridor), როგორც 

თურქეთის, ასევე ევროკავშირის ენერგო უსაფრთხოების დივერსიფიკაციის 
პოლიტიკის თვალსაზრისით სტრატეგიულ პროექტს წარმოადგენს. თურქეთის 
რესპუბლიკაში გაიზარდა ენერგორესურსების ტრანზიტი, რაც თავის მხრივ აისახა 
ქვეყნის ეკონომიკაზე. შემოსავლების მატებამ ხელი შეუწყო ელექტროენერგიის 
მოხმარების ზრდას. თურქეთის სტატისტიკის ინსტიტუტის მონაცემებით, 2023 
წელს მშპ 5.1%-ით გაიზარდა, 2024 წელს კი წარმოებულმა ელექტროენერგიამ 
354,570 გიგავატ საათი შეადგინა, რაც წინა წლის მაჩვენებლთან შედარებით 7.1% 
ით მაღალია. (2023 წელს სრული გენერაცია 286,892 გიგავატ საათი იყო). თურქეთის 
ენერგეტიკული სისტემა დამოკიდებულია გაზის იმპორტზე. 2024 წლის 
მონაცემებით ქვეყნის ელექტრო გენერაციაში ბუნებრივი გაზის წილმა 18.9% 
შეადგინა, რაც თავის მხრივ ბუნებრივი გაზის შესყიდვაზეც აისახა: 2024 წელს 
რუსეთის ფედერაციიდან შესყიდული გაზი მთლიანი იმპორტის 43.3%-ს შეადგენს.  

2022 წელს დაწყებულმა რუსეთ-უკრაინის ომმა ევროკავშირის ენერგო-
დივერსიფიკაციის პოლიტიკაში კატალიზატორის როლი ითამაშა. ევროკავშირის 
პოლიტიკურმა ელიტამ მიზნად დაისახა რუსული გაზის იმპორტის შემცირება. 
თურქეთის ენერგეტიკული სისტემის საგულისხმო ნაწილი კი კვლავ რუსეთიდან 
იმპორტირებულ გაზზეა დამოკიდებული. რუსეთ-უკრაინის ომის დაწყების შემდეგ 
დაჩქარებულმა დივერსიფიკაციის პოლიტიკამ, თურქეთის ენერგეტიკულ 
უსაფრთხოებასა და პოლიტიკურ დღის წესრიგში ორმაგი რეალიები შექმნა. 
მიუხედავად იმისა, რომ ბრიუსელი პოლიტიკურ რიტორიკასა თუ ოფიციალურ 
დოკუმენტებში ხაზს უსვამს ანკარის როლს ევროკავშირის ენერგეტიკული 
უსაფრთხოებაში, მომიჯნავე პოლიტიკური გამოწვების მოგვარება მაინც 
ფერხდება, მაგალითად გაყინული ევროინტეგრაცია და ვიზალიბერალიზაცია.  

თურქეთი ევროკავშირის ენერგეტიკულ უსაფრთხოებაში უალტერნატივო 
მოთამაშეა: მას გააჩნია ხელსაყრელი გეოგრაფიული მდებარეობა და 
არსებული/პოტენციური სატრანზიტო ინფრასტრუქტურა. თურქეთის 
დამოკიდებულება რუსულ გაზზე ზღუდავს ევროპულ პერსპექტივას, ამასთანავე 
ბოჭავს ბრიუსელს თურქეთში დაინახოს საკუთარი ინტერესების შესაბისად 
მოთამაშე აქტორი. თურქეთი და ევროკავშირი ენერგეტიკული უსაფრთხოების 
საკითხებში დიდწილად ერთმანეთზე არიან დამოკიდებულნი, თუმცა 
განსხვავებული პრიორიტეტები გააჩნიათ.   

შეჯამებისთვის, ევროკავშირის დივერსიფიკაციის პოლიტიკა კომპლექსურად 
ზრდის პოლიტიკურ სირთულეებს, ანკარის რუსულ ენერგო მატარებლებზე 



97 
 

დამოკიდებულება ამცირებს თურქეთის შესაძლებლობებს გაარღმავოს 
ურთიერთობები ევროკავშირთან.  
 
საბა ტაველიშვილი არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის ასისტენტ-მკვლევარი  
saba.tavelishvili@iliauni.edu.ge  
 
 
 
 
 
Saba Tavelishvili 
 

TURKEY’S ROLE IN EU ENERGY SECURITY: HOW ENERGY SECURITY DYNAMICS 
SHAPE TURKEY–EU POLITICAL COOPERATION 

 
The Southern Gas Corridor is a strategic project within the EU’s energy security and 
diversification policy. Since the project was launched, the transit of energy resources 
through the Republic of Turkey has increased, which in turn has affected the country’s 
economy. The growth in revenue has contributed to higher electricity consumption. 
According to the Turkish Statistical Institute, GDP grew by 5.1% in 2023, and electricity 
production in 2024 reached 354,570 GWh—7.1% higher than the previous year (in 2023, 
total generation was 286,892 GWh). 

Turkey’s electricity generation is heavily dependent on natural gas. According to 
2024 data, the share of natural gas in the country’s electricity generation was 18.9%, which 
was reflected in increased imports of natural gas from the Russian Federation: in 2024, 
natural gas purchased from Russia accounted for 43.3% of total imports. 

The Russia–Ukraine war that began in 2022 played a catalytic role in the EU’s energy 
diversification policy. The EU’s political leadership set the goal of reducing imports of 
Russian gas. The accelerated diversification efforts following the outbreak of the war 
created dual realities for Turkey’s energy security and its political agenda. 

Even though Brussels often recognizes how important Turkey is for the EU’s energy 
security, this has not led to real progress on other political issues. Key matters—such as 
Turkey’s long-stalled EU membership talks and the lack of visa liberalization—remain 
unresolved and continue to create tension. 

Turkey is an undeniable player in the EU’s energy security thanks to its strategic 
location and its existing and potential transit infrastructure. However, Turkey’s 
dependence on Russian gas limits its European outlook and supports Brussels’ view that 
Ankara is pursuing interests that differ from the EU’s. Although Turkey and the EU are 
closely interconnected on energy issues, their priorities often differ. 



98 
 

In summary, the EU’s diversification policy is adding pressure to the political 
relationship, while Ankara’s reliance on Russian energy sources reduces Turkey’s ability to 
ease tensions with the EU. 
 
Saba Tavelishvili is an Assistant Researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia 
State University 
saba.tavelishvili@iliauni.edu.ge  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



99 
 

თამთა ბოკუჩავა 
 

რეპრესიები ოპოზიციის წინააღმდეგ - სტამბოლის მერის 
დაპატიმრება 

 
2025 წლის მარტში თურქეთის მთავრობამ გააძლიერა ოპოზიციურ ძალებზე 

ზეწოლა, რომელიც მოიცავდა არა მხოლოდ ქურთი პოლიტიკოსების, არამედ 
ჟურნალისტების, ბიზნეს ლიდერების, საჯარო მოხელეების და რამდენიმე მერის 
დაკავებას. ყველაზე თვალშისაცემი აღმოჩნდა სტამბოლის მერის, სახალხო 
რესპუბლიკური პარტიის (CHP – Cumhüriyet Halk Partisi) ერთ-ერთი ლიდერის, ეკრემ 
იმამოღლუს დაკავება. ულტრანაციონალისტური პარტიის ლიდერის 
დაპატიმრებამ, რომელიც წინ უსწრებდა აღნიშნულ მოვლენებს, უკვე აჩვენა, რომ 
რეპრესიები იდეოლოგიურ ჩარჩოებს სცილდებოდა. ბოლოდროინდელი 
დაპატიმრებები, რომლებიც ხშირად გამართლებულია ტერორიზმის ან 
კორუფციის ბრალდებებით, ხშირად ეყრდნობა დაუდასტურებელ, „საიდუმლო 
მოწმის“ ჩვენებებს, რაც ხაზს უსვამს მთავრობის სამართლებრივი ტაქტიკის 
თვითნებურ ბუნებას. 

მოიაზრებოდა, რომ ეკრემ იმამოღლუ, რომელიც სტამბოლის, თურქეთის 
უდიდეს ქალაქის და ეკონომიკური ცენტრის მერი იყო, 2028 წლის საპრეზიდენტო 
არჩევნებში ოპოზიციას უხელმძღვანელებდა, რაც მას პრეზიდენტ რეჯეფ თაიფ 
ერდოღანის და მმართველი ბლოკის (სამართლიანობისა და განვითარების პარტია 
- AKP და ნაციონალური მოძრაობის პარტია - MHP) უძლიერეს კონკურენტად 
აქცევდა. მისი დაწინაურება 2019 წელს დაიწყო, როდესაც ოპოზიციამ ოცი წლის 
განმავლობაში პირველად მოიპოვა გამარჯვება როგორც სტამბოლის, ასევე 
ანკარის ადგილობრივ არჩევნებში. იმამოღლუმ მცირე უპირატესობით გაიმარჯვა 
სტამბოლის მერის არჩევნებში, მაგრამ მთავრობამ შედეგები გააუქმა არჩევნების 
დარღვევების შესახებ ბრალდებების საბაბით.  

სტამბოლის მერი, ეკრემ იმამოღლუ კორუფციის ბრალდებით დააპატიმრეს 
და გააუქმეს მისი უნივერსიტეტის დიპლომი. თურქეთის კონსტიტუციის მიხედვით, 
პრეზიდენტობის კანდიდატს აუცილებლად უნდა ჰქონდეს უნივერსიტეტის 
დიპლომი, რაც ბუნებრივია იმამოღლუს კანდიდატურის წინასწარ განეიტრალებას 
ნიშნავს. ეს მოვლენა ერთგვარად ეხმიანება 1999 წელს სიძულვილის წაქეზების 
ბრალდებით რეჯეფ თაიფ ერდოღანის დაკავებას, რომელსაც მხოლოდ 
კონსტიტუციური ცვლილების შემდეგ მიეცა თანამდებობის დაკავების უფლება. 
ასეთი პარალელები საშუალებას გვაძლევს ბოლო 25 წლის განმავლობაში 
თურქეთში მომხდარი ცვლილებების ფონზე ერთგვარი უწყვეტობაც დავინახოთ. 
 
თამთა ბოკუჩავა არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის ასისტენტ-მკვლევარი 
tamtabokuchava@gmail.com 
 
 



100 
 

Tamta Bokuchava 
 

CRACKDOWN ON OPPOSITION - ARREST OF MAYOR OF ISTANBUL 
 
In March 2025, the Turkish government intensified its crackdown on political dissent, 
targeting not only Kurdish politicians but also journalists, business leaders, civil servants, 
and several mayors. The most notable case was Istanbul mayor Ekrem İmamoğlu, the 
leading figure of the opposition CHP. Earlier moves, such as jailing an ultranationalist party 
leader had already shown that repression was expanding across ideological lines. Recent 
arrests, often justified by terrorism or corruption charges, frequently relied on unverifiable 
“secret witness” testimony, underscoring the arbitrary nature of the government’s legal 
tactics. 

Ekrem İmamoğlu, who governs Turkey’s largest city and economic center, is widely 
expected to lead the opposition in the 2028 presidential race, making him the strongest 
challenger to President Recep Tayyip Erdoğan and the AKP - MHP ruling bloc. His rise began 
in 2019, when the opposition captured both Istanbul and Ankara for the first time in over 
twenty years. İmamoğlu narrowly won the Istanbul mayoral race that March, but the 
government annulled the result after alleging voting irregularities. 

Istanbul mayor Ekrem İmamoğlu was jailed on corruption charges and had his long-
standing university degree annulled measures widely seen as attempts to bar him from the 
presidency, which requires a university diploma. The episode recalls 1999, when then-
mayor Recep Tayyip Erdoğan was imprisoned for inciting hatred and initially banned from 
office, only to return after a constitutional amendment lifted the restriction and enabled 
his rise to prime minister and eventually president. The parallels highlight both continuity 
and significant change in Turkish politics over the past quarter-century. 
 
Tamta Bokuchava is an Assistant researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, 
Ilia State University 
tamtabokuchava@gmail.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



101 
 

ემზარ მაკარაძე 
 

„გონების თამაშები“ - რ.თ.ერდოღანის  
ინტელექტუალური სტრატეგია 

 
ნაშრომი მიზნად ისახავს „ახალი თურქეთის“ პრეზიდენტის რეჯეფ თაიფ 

ერდოღანის პოლიტიკური იდეოლოგიის ინტელ¬ექტუალური არქიტექტურის 
გაანალიზებას - „გონების თამაშების“ კონცეფციის საფუძველზე. თუ როგორ 
გარდაქმნა მან რელიგიური ემოცია, ისტორიული მეხსიერება და პოლიტიკური 
ინსტინქტი სახელმწიფო სტრატეგიად. 

„გონების თამაშები“ თურქული პოლიტოლოგიური ანალიზის კონტექსტში 
ხშირად გამოიყენება როგორც მეტაფორა იმ იდეოლოგიური და საინფორმაციო 
მანიპულაციისთვის, რომელსაც თურქეთის პრეზიდენტი იყენებს საზოგადოების 
ცნობიერების კონტროლისთვის. 

რ. თ. ერდოღანი არა მხოლოდ პოლიტიკური, არამედ სტრატ¬ეგიული 
„მთამაშეა“, რომელმაც შიდა და გარე ოპოზიციის, სამხედრო ელიტისა და 
დასავლური ინსტიტუტების პირობებში შექმნა საკუ¬თარი პოლიტიკური ლოგიკა. 

მისი ინტელექტუალური სტრატეგია ეფუძნება გრძელვადიან გათვლებს, 
იდეოლოგიურ მოქნილობას და სიმბოლურ პოლიტიკას. 

ტერმინი „გონების თამაშები“,  პირველად გაჩნდა 2010-იანი წლების შემდეგ, 
როცა ერდოღანის პოლიტიკა გადავიდა ემოციურ-მედიატიზებულ სტადიაში, სადაც 
ნაციონალიზმის, რელიგიის, იმპერიული ნოსტალგიის და ფსიქოლოგიური 
შიშების შერწყმით იგი ქმნიდა „სინთეზურ რეალობას“, სადაც ერთმანეთში 
სიმართლე და პროპაგანდა გადაიკვეთა. 

რ. თ. ერდოღანი არ გვევლინება კლასიკურ ინტელექტუალად, მაგრამ მისი 
გადაწყვეტილებები ხშირად ეფუძნება პოლიტიკურ ფსიქოლოგიასა და 
საზოგადოებრივი მეხსიერების ზუსტ აღქმას. 

„გონების თამაშების“ ინტელექტუალური სტრატეგიის ძირითადი 
ელემენტებია: 1. საზოგადოების ემოციური მობილიზება    (რ.თ. ერდოღანი ხშირად 
მიმართავს კოლექტიურ ტრავმებს – ოსმალეთის დაშლას, სეკულარიზმის წნეხს, 
დასავლეთის ზეწოლას – რათა გააღვიძოს თურქული, ეროვნული თავმოყვარეობა). 
2. „ჩვენ და ისინი“  დიქოტომია (დასავლეთი, ოპოზიცია, გიულენისტები ან 
ქურთები ხშირად წარმოდგენილია როგორც „გარე მტერი“, რომელიც საფრთხეს 
უქმნის „მართლმორწმუნე თურქ ერს“). 3. მედია-თეატრი და სიმბოლური პოლიტია 
(საპარლამენტო დებატების ნაცვლად, პოლიტიკური ბრძოლა გადაიქცა საჯარო 
შოუსა და სატელევიზიო დრამად). 4. სასულიერო ნარატივის პოლიტიზაცია 
(პოლიტიკური გადაწყვეტილებები ხშირად იფარგლება რელიგიური რიტორიკით – 
„ალაჰის ნება“, „უმეტის ინტერესები“, „ჯიჰადის სულისკვეთება“ და სხვ.). 

რ.თ.ერდოღანის „გონების თამაშები“ ეფუძნება მასობრივი ფსიქოლოგიის 
მექანიზმებს, განსაკუთრებით გუსტავ ლე ბონისა და ედვარდ ბერნეისის 
პრინციპებს: ხალხი ნაკლებად რეაგირებს ფაქტებზე, მეტად - ემოციებზე; მუდმივი 
საფრთხის შეგრძნება აძლიერებს ლიდერისადმი ლოიალობას; სიმბოლური 



102 
 

მოქმედება (მაგ., აია სოფიას „ხელახლა გახსნა“) უფრო ძლიერად მოქმედებს, 
ვიდრე პოლიტიკურ-ეკონომიკური შედეგები. 

საინტერესოა რ. თ. ერდოღანის სტრატეგიული ნარატივის არქიტექტურა. 
რ.თ.ერდოღანის გონების სტრატეგია ეფუძნება სამშრობლოს მითოლოგიის 

აღორძინებას - თურქი ერის „განმგრძელებლური მისიის“ ხაზგასმით; პოლიტიკური 
მეტაფორები (მაგ. „გზა 2071-მდე“) ქმნის კოლექტიურ ხედვას მომავლის მიმართ; 
მისი ინტელექტუალური მანიპულაციის ერთ-ერთი ინსტრუმენტია რელიგიური 
დროის კონცეფცია - ისტორიის წრიული გაგება, სადაც ოსმალეთის აღზევება და 
„ახალი თურქეთის“ აღდგენა განუყოფელია. 

დასკვნა 
რ. თ. ერდოღანის ინტელექტუალური სტრატეგია წარმოადგენს რეალისტურ-

ემოციურ სინთეზს, სადაც პოლიტიკური გადაწყვეტილებები გამყარებულია არა 
იდეოლოგიურ დოგმებზე, არამედ საზოგადოების ფსიქოლოგიურ სტრუქტურაზე. 

მისი „გონების თამაშები“ არის არა მხოლოდ პოლიტიკური ტექნოლოგია, 
არამედ ცივილიზაციური ხედვა, რომელიც მიზნად ისახავს თურქეთის გონებრივი 
დამოუკიდებლობის მიღწევას. 

 
ემზარ მაკარაძე არის ბათუმის შოთა რუსთაველის სახელმწიფო უნივერსიტეტის 
პროფესორი და აღმოსავლეთმცოდნეობის დეპარტამენტის  
ხელმძღვანელი 
makaradze@hotmail.com 
 
 
 
 
Emzar Makaradze 
 

“MIND GAMES” - R.T. ERDOGAN’S INTELLECTUAL STRATEGY 
 
The paper aims to analyze the intellectual architecture of the political ideology of the “New 
Turkey” President, Recep Tayyip Erdogan, based on the concept of “mind games”. How he 
transformed religious emotion, historical memory, and political instinct into a state 
strategy. 

“Mind games” in the context of Turkish political science analysis is often used as a 
metaphor for the ideological and informational manipulation that the Turkish President 
uses to control public consciousness. 

R. T. Erdogan is not only a political but also a strategic “player” who has created his 
own political logic in the face of internal and external opposition, the military elite, and 
Western institutions. 

His intellectual strategy is based on long-term calculations, ideological flexibility, and 
symbolic politics. 



103 
 

The term “mind games” first appeared after the 2010s, when Erdogan’s politics 
moved into an emotional-mediatized stage, where, by combining nationalism, religion, 
imperial nostalgia, and psychological fears, he created a “synthetic reality” where truth and 
propaganda intersected. 

R. T. Erdogan does not appear to be a classical intellectual, but his decisions are often 
based on political psychology and an accurate perception of public memory. 

The main elements of the intellectual strategy of “mind games” are: 1. Emotional 
mobilization of society (R.T. Erdogan often appeals to collective traumas – the collapse of 
the Ottoman Empire, the pressure of secularism, Western pressure – to awaken Turkish, 
national pride). 2. The “us and them” dichotomy (the West, the opposition, the Gulenists 
or the Kurds are often presented as an “external enemy” that poses a threat to the 
“orthodox Turkish nation”). 3. Media theater and symbolic politics (instead of 
parliamentary debates, the political struggle has turned into a public show and television 
drama). 4. Politicization of the religious narrative (political decisions are often limited to 
religious rhetoric – “the will of Allah”, “the interests of the ummah”, “the spirit of jihad”, 
etc.). 

R.T. Erdogan’s “mind games” are based on the mechanisms of mass psychology, 
especially the principles of Gustave Le Bon and Edward Bernays: people react less to facts, 
more to emotions; a constant sense of threat strengthens loyalty to the leader; symbolic 
action (e.g., the “reopening” of Hagia Sophia) has a stronger effect than political and 
economic consequences. 

The architecture of R. T. Erdogan’s strategic narrative is interesting. 
R. T. Erdogan’s mind strategy is based on the revival of the mythology of the 

Samshrobod - emphasizing the “long-term mission” of the Turkish nation; political 
metaphors (e.g., “the road to 2071”) create a collective vision of the future; One of the 
tools of his intellectual manipulation is the concept of religious time - a circular 
understanding of history, where the rise of the Ottomans and the restoration of the "new 
Turkey" are inseparable. 

Conclusion 
R. T. Erdogan's intellectual strategy is a realistic-emotional synthesis, where political 

decisions are based not on ideological dogmas, but on the psychological structure of 
society. 

His "mind games" are not only a political technology, but also a civilizational vision 
aimed at achieving Turkey's mental independence. 
 
Emzar Makaradze is a Professor and the Head of the Department of Oriental Studies at 
Batumi Shota Rustaveli State University  
makaradze@hotmail.com 
 
 
 
 



104 
 

დავით თავაძე 
 

თურქეთის თავდაცვითი სექტორის ინსტიტუციური რეფორმების 
პოლიტიკური ლოგიკა და განმაპირობებელი ფაქტორები 

 
თურქეთის შეიარაღებულმა ძალებმა მნიშვნელოვანი წვლილი შეიტანეს 

ქვეყნის მოდერნიზაციის პროცესში. XX საუკუნის განმავლობაში არმია 
წარმოადგენდა სეკულარული სახელმწიფოს ძირითად დამცველს, რომელიც 
თამაშობდა გადამწყვეტ როლს ქვეყნის პოლიტიკური კურსის ფორმირებაში - 
როგორც სცენის მიღმა, ასევე ხელისუფლების მიერ პოლიტიკური 
გადაწყვეტილებების მიღების პროცესში პირდაპირი ჩარევის გზით.  

შეიარაღებული ძალების როლს შიდა პოლიტიკაში წარმოადგენდა „მეურვის“ 
ფუნქციების შესრულება, რომელიც ითვალისწინებდა ინტერვენციის სხვადასხვა 
ფორმების, მათ შორის, სამხედრო გადატრიალების გამოყენებას, სამოქალაქო 
პოლიტიკური პროცესის ფორმალური  და არაფორმალური მეთოდებით 
კონტროლის მიზნით. თურქეთის უსაფრთხოების პარადიგმაში პრიორიტეტული 
იყო სახელმწიფო და არა მთავრობა. შესაბამისად, შეიარაღებული ძალების მისია 
იყო სახელმწიფოს დაცვა, რაც ხშირად არ ვრცელდებოდა მთავრობაზე. ამგვარად, 
თურქეთის პოლიტიკურ კულტურაში ჩამოყალიბდა ტენდენცია, სახელმწიფო 
განხილული ყოფილიყო, როგორც სტაბილურობის და მემკვიდრეობითობის 
განსახიერება, მაშინ, როდესაც მთავრობა ასოცირდებოდა არამუდმივ პოლიტიკურ 
ძალაუფლებასთან.  

2002 წელს, თურქეთის ხელისუფლებაში „სამართლიანობისა და 
განვითარების პარტიის“ მოსვლის შემდეგ, თურქეთში სამხედრო-სამოქალაქო 
ურთიერთობებმა განიცადა ტრანსფორმაცია. ეს შესაძლებელი გახდა თავდაცვით 
სექტორში გატარებული რეფორმების შედეგად.  მათი ამოცანა იყო ერთის მხრივ, 
სამხედრო ინსტიტუტების ოპერატიული ეფექტიანობის გაზრდა, ხოლო მეორე 
მხრივ, სამოქალაქო კონტროლის მექანიზმების დამკვიდრება. პროცესი 
განხორციელდა ეტაპობრივად და მოიცავდა საკანონმდებლო და სტრუქტურულ 
ცვლილებებს.  

მოხსენებაში განხილულია თურქეთის რესპუბლიკის თავდაცვითი სექტორის 
ინსტიტუციური რეფორმების წინაპირობები და გამომწვევი მიზეზები. კვლევის 
მიზანია სამხედრო-სამოქალაქო ურთიერთობებში ძალთა ბალანსის 
ცვლილებების ანალიზი და იმ ფაქტორების შეფასება, რომლებმაც შეასუსტეს 
შეიარაღებული ძალების პოლიტიკური როლი.  

კვლევაში გამოყენებულია ისტორიული კვლევისა და ანალიზის მეთოდები. 
მიღებული შედეგები მიუთითებს, რომ 2002 წლის შემდეგ სამხედრო-სამოქალაქო 
ურთიერთობების მოდელის გარდაქმნაზე, სხვადასხვა მკვლევარის მიერ 
განსაზღვრული ფაქტორების გარდა, გავლენა ასევე იქონია ქვეყნის მმართველი 
გუნდის განახლებულმა პოლიტიკურმა მიზნებმა და ამოცანებმა. აღნიშნული 
მიზნით ყურადღება გამახვილდა თურქეთის რესპუბლიკის ხელისუფლების 
გეოპოლიტიკური მიზნების ამსახველი ნაშრომების, ასევე მთავრობის 



105 
 

დოქტრინალური დოკუმენტებისა და განცხადებების შესწავლასა და ანალიზზე. 
კვლევის შედეგები ადასტურებს, რომ თავდაცვითი სექტორის რეფორმა თურქეთის 
ხელისუფლებისთვის სტრატეგიულად მნიშვნელოვანი იყო, როგორც შიდა 
პოლიტიკური სტაბილურობის, ისე საგარეო პოლიტიკის ტრანსფორმაციის 
უზრუნველყოფისათვის. ნაშრომი შეიცავს ახალ ხედვას თურქეთის თანამედროვე 
პოლიტიკაში სამხედრო ინსტიტუტის გარდაქმნის მნიშვნელობის თაობაზე.  
 
დავით თავაძე არის ივ. ჯავახიშვილის სახ. თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტის 
ჰუმანიტარულ მეცნიერებათა ფაკულტეტის დოქტორანტი 
davit_tavadze@yahoo.com 
 
 
 
Davit Tavadze 
 

THE POLITICAL LOGIC AND DETERMINANTS OF INSTITUTIONAL REFORMS IN 
TURKEY’S DEFENSE SECTOR 

 
The Turkish Armed Forces have played a significant role in the country’s modernization 
process. Throughout the twentieth century, the military functioned as the principal 
guardian of the secular state, exerting substantial influence over the political order, both 
indirectly, behind the scenes, and through direct intervention in governmental decision-
making. Its role in domestic politics was defined by a “guardianship” mission, which 
entailed various forms of intervention, including military coups, aimed at controlling the 
civilian political sphere through formal and informal means. Within Turkey’s security 
model, the priority was the state rather than the government; consequently, the armed 
forces perceived their mission as protecting the state, a mandate that did not necessarily 
extend to elected governments. This dynamic shaped a political culture in which the state 
was associated with stability and continuity, whereas the government was perceived as a 
temporary holder of political power. 

Following the rise to power of the Justice and Development Party (AKP) in 2002, civil–
military relations in Turkey underwent a transformation. This shift became possible 
through a series of institutional reforms in the defense sector, aimed on the one hand at 
enhancing the operational effectiveness of military institutions and, on the other, at 
combining mechanisms of civilian control. These reforms were implemented gradually and 
encompassed both legislative and structural changes. 

This presentation examines the underlying conditions and driving forces behind the 
institutional reforms in the defense sector of the Republic of Turkey. The research aims to 
analyze the transformation of the civil–military balance of power and identify the factors 
that contributed to the diminishing political role of the armed forces. 

The study employs historical research methods and analysis. The findings suggest 
that, in addition to the factors identified by various scholars, the transformation of Turkey’s 



106 
 

civil–military relations after 2002 was also influenced by the evolving political objectives 
and strategic priorities of the ruling elite. To this end, particular attention was given to the 
examination and analysis of scholarly works reflecting Turkey’s geopolitical ambitions, as 
well as official doctrinal documents and government statements. The results demonstrate 
that reforming the defense sector was strategically significant for the Turkish leadership 
both in terms of ensuring domestic political stability and facilitating the transformation of 
the country’s foreign policy. The research provides a fresh perspective on the significance 
of military institutional transformation in contemporary Turkish politics. 

 
Davit Tavadze is a PhD candidate at Ivane Javakhishvili Tbilisi State University, Faculty of 
Humanities 
davit_tavadze@yahoo.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



107 
 

ნიკო ქელბაქიანი 
 
სომხეთ-აზერბაიჯანის შეთანხმება ირანულ მედიაში და 1930-იანი 

წლების ირან-თურქეთის ტერიტორიული გაცვლის აჩრდილი 
 
2025 წლის 8 აგვისტოს სომხეთ-აზერბაიჯანის სამშვიდობო შეთანხმება, რომელიც 
აშშ-ის შუამავლობით დაიდო, ასევე მოიცავს აშშ-ის ჩართულობით სატრანსპორტო 
მარშრუტის მშენებლობას. ამ გზას უნდა დაერქვას „ტრამპის მარშრუტი 
საერთაშორისო მშვიდობისა და კეთილდღეობისთვის“ და აზერბაიჯანი თავის 
ექსკლავ ნახიჩევანთან დააკავშიროს სომხეთის სამხრეთი რეგიონების გავლით. 
მარშრუტის შესახებ დეტალები ჯერ ჩამოყალიბებული არაა, მაგრამ 
განხორციელების შემთხვევაში, სავარაუდოდ, გაივლის ძველი რკინიგზის 
ადგილას, რომელიც ირანის საზღვრის გასწვრივ გადიოდა მდინარე არაქსის პირას. 
ეს შეთანხმება ნეგატიურად გაშუქდა ირანულ მედიაში, როგორც ე.წ. „ზანგეზურის 
კორიდორის“ ამოქმედება, და ზოგმა ოფიციალურმა პირმაც მწვავე განცხადება 
გააკეთა. ირანი წლების განმავლობაში რამდენიმე მიზეზით ეწინააღმდეგებოდა ამ 
კორიდორს, რომელზე საუბარიც 2020 წლის ყარაბაღის ომის შემდეგ დაიწყო. 
პირველ რიგში, ირანს არ სურს დაკარგოს თავისი სახმელეთო კავშირი სომხეთთან, 
თუკი ეს შემოთავაზებული კორიდორი სომხეთის იურისდიქციაში არ დარჩება. 
გარდა ამისა, ირანი ასევე უფრთხის ე.წ. „პანთურქულ“ კორიდორს, რომლის 
მიხედვითაც ირანის მთელი ჩრდილო-დასავლეთი საზღვარი თურქეთისა და 
აზერბაიჯანის კონტროლის ქვეშ მოექცევა. ამასთანავე, ასეთი სცენარის 
განვითარების შემთხვევაში, ირანს ამ ქვეყნების მოკავშირეებიც აშფოთებს - 
თურქეთი ნატოს წევრი ქვეყანაა, ხოლო აზერბაიჯანს ახლო კავშირები აქვს 
ისრაელთან. 
ირანის მთავრობა მალევე ეცადა ამ ვნებათაღელვის დამშვიდებას და საკუთარი 
მოსახლეობა დაამშვიდა, რომ ამ ახალი შეთანხმების მიხედვით, ეს მარშრუტი 
სომხეთის იურისდიქციაში დარჩებოდა და შესაბამისად ირან-სომხეთის საზღვარს 
საფრთხე არ დაემუქრებოდა. მსგავსი განცხადებები გაკეთდა ირანისა და 
სომხეთის ოფიციალური პირების შემდგომ სატელეფონო კონტაქტებსა და 
შეხვედრებში. ირანმა ასევე მიიღო ზეპირი გარანტიები სომხეთისგან, რომ 
ამერიკული ჩართულობა მარშრუტის მშენებლობაში მხოლოდ კომერციული 
იქნება და არა - სამხედრო. 
ირანულ მედიაში ამ ამბის გაშუქების დროს ასევე გაცოცხლდა ის მოსაზრება, რომ 
ის, რის გამოც ე.წ. „ზანგეზურის კორიდორი“ საფრთხეს წარმოადგენდეს, არის 
ირანის ყოფილი მმართველის, რეზა შაჰის (1925-1941წწ.), ბრალი, რადგან ამ 
მოსაზრების თანახმად სწორედ მან გადასცა ე.წ. „არაქსის კორიდორი“ თურქეთს, 
რომლითაც თურქეთი ნახიჩევანს, და შესაბამისად აზერბაიჯანს, ესაზღვრება. 
თანამედროვე ირანის ოფიციალურ ისტორიოგრაფიის მიხედვით, ირანმა ყაჯართა 
და ფეჰლევიანთა მმართველობის დროს ტერიტორიები დათმო, ხოლო ისლამური 
რესპუბლიკა ერთადერთი ხელისუფლებაა ბოლო ორ საუკუნეში, რომელსაც ერთი 
გოჯი მიწაც არ დაუთმია. 



108 
 

როდესაც საუბარი არის რეზა შაჰის მიერ ტერიტორიების დათმობაზე, 
იგულისხმება 1932 წლის თეირანის შეთანხმება, რომლის მიხედვითაც ირანმა და 
თურქეთმა ტერიტორიები გაცვალეს. შეთანხმების შედეგად თურქეთმა მოიპოვა 
კონტროლი მცირე არარატის მთის აღმოსავლეთ კალთებზე, ხოლო ირანმა 
საზღვრის სამხრეთ მონაკვეთზე მიიღო ტერიტორიები. თუმცა 1932 წლის 
შეთანხმება იმ ტერიტორიას არ ახსენებს, რითაც თურქეთი ნახიჩევანს 
ესაზღვრება, რადგან რეალურად ამ მიწას უკვე თურქეთი აკონტროლებდა და უკვე 
ნახსენებიც იყო 1921 წლის ყარსის შეთანხმებაში, რომელმაც თურქეთისა და 
კავკასიის საბჭოთა რესპუბლიკების საზღვრები დაადგინა. ირანს ე.წ. „არაქსის 
კორიდორზე“ მართლაც ჰქონდა პრეტენზიები, რომლის საფუძვლებიც ირანსა და 
რუსეთის იმპერიას შორის დადებულ 1828 წლის თურქმენჩაის ხელშეკრულებაშია, 
მაგრამ ირან-თურქეთის სასაზღვრო ხელშეკრულების დადების დროს ეს 
ტერიტორია უკვე თურქეთის კონტროლის ქვეშ იყო, ხოლო რეზა შაჰს უკვე 
შეწყვეტილი ჰქონდა ამ მიწაზე პრეტენზია. 
 
ნიკო ქელბაქიანი არის არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის ასისტენტ-მკვლევარი 
nikokelbakiani@gmail.com 
 
 
 
 
 
Niko Kelbakiani 
 

THE ARMENIA-AZERBAIJAN PEACE AGREEMENT IN IRANIAN MEDIA AND THE SPECTER 
OF THE 1930S IRAN-TURKEY LAND SWAP DEAL 

 
The US-brokered peace agreement signed between Armenia and Azerbaijan on 8 August 
2025 included a provision about the construction of a transit route with the US 
involvement. The road will be called the Trump Route for International Peace and 
Prosperity (TRIPP) and should connect Azerbaijan with its exclave Naxcivan through 
southern Armenia. The details about the transit route are not clear yet, but it will 
apparently match the old railway along the Aras River on the border with Iran. 

The agreement was covered negatively by the Iranian media and equated to the 
implementation of the so-called “Zangazur corridor”, with some officials sharply criticizing 
the construction of the route. For years, Iran had opposed this corridor, proposed after the 
2020 Karabakh War, for multiple reasons. First, Iran feared the corridor would sever its land 
access to Armenia if the route did not remain under Yerevan's sovereignty. Second, Iran 
was wary of the creation of a "pan-Turkic" corridor, which would bring its north-western 
frontier under the control of Turkey and Azerbaijan. And the third concern were the allies 



109 
 

of these countries, namely Turkey’s membership in NATO and Azerbaijan’s close ties with 
Israel. 

The Iranian government soon tried to downplay these concerns and assured its 
people that the proposed route will remain under Yerevan’s sovereignty, and the border 
was not in danger. Same statements were made in the following contacts between Iranian 
and Armenian officials. Yerevan also assured Tehran that the US involvement in the 
construction of the route will be commercial and not military. 

One theory that resurfaced in the Iranian media was that the former Iranian leader 
Reza Shah (1925-1941) was to blame for the risks Iran faced from the “Zangazur corridor”. 
According to this theory, Reza Shah gave away the short strip of land to Turkey, the so-
called “Aras corridor”, that connects Turkey with Naxcivan, and hence Azerbajan. Based on 
the official Iranian historiography, Iran lost territories under Qajar and Pahlavi rulers, but 
only the Islamic Republic has managed not to give away any lands in the past two centuries. 

The land concession by Reza Shah in question is about the 1932 Tehran Convention, 
under which the two countries swapped some territories. Following the deal, Turkey 
received eastern slopes of the Mount of Lesser Ararat, while Iran gained some lands at the 
southern section of the border. However, the 1932 deal does not mention the sliver of 
territory that connects Turkey to Naxcivan, as it was already controlled by Turkey and 
mentioned in the 1921 Kars Treaty that formed the border between Turkey and the 
Caucasus Soviet republics. Iran did have claims on the so-called “Aras corridor” with its 
roots in the 1828 Turkmenchay Treaty between Iran and the Russian Empire. However, by 
the time of the 1932 deal, Reza Shah had already stopped Iran’s claims on it. 
 
Niko Kelbakiani is an Assistant Researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia 
State University 
nikokelbakiani@gmail.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



110 
 

მირანდა ბაშელეიშვილი 
 

რელიგია და კულტურა ირანის და სამხრეთ კავკასიის ქვეყნების 
ურთიერთობებში: უცხოელ მკვლევართა ნაშრომების ანალიზი 

 
ირანის და  სამხრეთ კავკასიის მნიშვნელოვანი  რეგიონის ურთიერთობები 

აქტიურად განიხილება   უცხოელ მკვლევართა ნაშრომებში. ძირითადი ყურადღება 
გამახვილებულია ირანისა და რეგიონის ქვეყნების პოლიტიკური და ეკონომიკური 
კავშირების არსებობაზე, თუმცა აღნიშნულია რომ თეირანის რეგიონულ 
პოლიტიკაში რელიგია და კულტურა მნიშვნელოვან ადგილს იკავებს. ირანი 
იყენებს რელიგიას, როგორც პოლიტიკის ინტრუმენტს რეგიონში:  აზერბაიჯანთან 
მიმართებაში, მიუხედავად საერთო რელიგიური იდენტობისა, ბაქოს სეკულარული 
მიდგომები მმართველობის  მიმართ, ირანის რელიგიური გავლენის  შემზღუდავ 
ფაქტორად რჩება;  რეგიონის ქვეყნებიდან  წლების განმავლობაში ყველაზე 
მჭიდრო ურთიერთობები ირანთან სომხეთს ჰქონდა, რაც უსაფრთხოებასა და 
სავაჭრო სფეროში საერთო ინტერესებს  უკავშირდებოდა. სომხეთთან 
ურთიერთობებში  რელიგიისგან განსხვავებით, მნიშვნელოვანი ადგილი უჭირავს 
კულტურას.  უცხოელი მკვლევრები ამ ეტაპზე  ირანის ურთიერთოებებს 
საქართველოსთან ყველაზე უფრო დაბალანსებულად მიიჩნევენ და აღნიშნავენ, 
რომ ირანი ღიად არ უპირსპირდება საქართველოს  დასავლეთთან 
ურთიერთობებს. 

ირანის რელიგიური და კულტურული კავშირები რეგიონის ქვეყნებთან, 
თეირანის რეგიონული პოლიტიკის მხარდამჭერი ელემენტია და არა გადამწყვეტი 
ფაქტორი.  გეოპოლიტიკური მოვლენები და კავშირებია მთავარი საკითხი, რაც 
განსაზღვრავს ირანის მიდგომას რეგიონის მიმართ. ამ ეტაპზე ირანისთვის 
რეგიონში მთავარ გამოწვევას ზანგეზურის დერეფნის საკითხი და სამხრეთ 
კავკასიაში რეგიონსგარეთა აქტორების დაბალანსება წარმოადგენს.  

 
მირანდა ბაშელეიშვილი არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის ასისტენტ-მკვლევარი 
mbasheleishvili7@gmail.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



111 
 

Miranda Basheleishvili 
 

RELIGION AND CULTURE IN THE RELATIONS BETWEEN IRAN AND THE SOUTH 
CAUCASUS COUNTRIES: ANALYSIS OF FOREIGN RESEARCHERS’ WORKS 

 
The relationship between Iran and the South Caucasus region is intensively examined in 
studies by international scholars. The primary focus on the existence of political and 
economic relations between Iran and the region’s countries, however, religion and culture 
are acknowledged to play a major role in Tehran’s regional strategy. Iran employs religion 
as a political instrument in the region. Regarding Azerbaijan, despite a common religious 
affiliation, Baku’s secular rule constrains Iran’s religious influence. Among the countries in 
the region, Armenia has maintained the closest ties with Iran for years, driven by shared 
interests in security and trade. Culture is more important than religion when it comes to 
connections with Armenia. Foreign researchers currently consider Iran’s relations with 
Georgia to be the most balanced and note that Iran does not openly threaten Georgia’s 
relations with the West.  

Iran's religious and cultural affiliations with neighboring nations serve as a supportive 
component of Tehran’s regional strategy, rather than a determining factor. Geopolitical 
events and relationships are the primary factors influencing Iran’s attitude to the region. 
Currently, a primary challenge for Iran in the region is the Zangezur corridor and managing 
external actors in the South Caucasus.  
  
Miranda Basheleishvili is an Assistant researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, 
Ilia State University 
mbasheleishvili7@gmail.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



112 
 

სიმონ გურეშიძე 
 

აჰმად აშ-შარაყას გარდამავალი მთავრობის შიდა და საგარეო 
პოლიტიკური ვექტორები 

 
მოხსენების დასაწყისში განხილული იქნება, სირიაში ჩამოყალიბებული ის 

წინა პირობები და გარემოებები, რამაც გამოიწვია აჯანყებულებთან შედარებით 
უპირატეს მდგომარეობაში მყოფი ასადის რეჟიმის სწრაფი ჩამოშლა 2024 წლის 
ნოემბერ-დეკემბერში. შიდა ფაქტორების პარალელურად, ყურადღება დაეთმობა 
კონფლიქტში ჩართული გარე აქტორების აქტივობათა გავლენებსაც.    

მოხსენების ძირითადი ნაწილი დაეთმობა  აშ-შარაყას ბიოგრაფიის მოკლე 
მიმოხილვას, საერთაშორისო საზოგადოების რეაქციებსა და დამოკიდებულებას 
სირიის ახალი გარდამავალი მთავრობის მიმართ.  განხილული იქნება ის შიდა 
გამოწვევები და საფრთხეები, რის წინაშეც სირია ბაშარ ალ-ასადის რეჟიმის 
დამხობის შემდეგ დადგა. მოხსენებაში განსაკუთრებით იქნება გამახვილებული 
ყურადღება ახალი პრეზიდენტის და მისი სამთავრობო კაბინეტის საგარეო 
პოლიტიკურ ვექტორებზე. კერძოდ, თუ რა ტიპის რეალპოლიტიკის 
განხორციელების კონტურები იკვეთება როგორც სამეზობლოსთან, ისევე მსხვილ 
რეგიონულ მოთამაშეებთან (აშშ-სთან, ისრაელთან, რუსეთთან, ჩინეთთან, 
ევროკავშირის ქვეყნებთან, ყურე-ს მონარქიებთან და ირანთან) მიმართებაში.  

დასკვნითი ნაწილი დაეთმობა ახალი ხელისუფლების საგარეო პოლიტიკის  
დებიუტის ანალიზზე გამოტანილ დასკვნას, აქვს თუ არა აზრი საქართველოს 
მხრიდან აშ-შარაყასთან და მის სამთავრობო კაბინეტთან მუშაობას აფხაზეთისა 
და ცხინვალის რეგიონის დამოუკიდებლობის აღიარების უკან გაწვევასთან 
დაკავშირებით.  
 
სიმონ გურეშიძე არის ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტის გ. წერეთლის 
აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტის ასოცირებული მკვლევარი 
simongureshidze@gmail.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



113 
 

Simon Gureshidze 
 
AHMAD AL-SHARAA'S TRANSITIONAL GOVERNMENT'S INTERNAL AND FOREIGN 

POLICY VECTORS 
 

At the beginning of the report, the preconditions and circumstances that led to the rapid 
collapse of the   Assad regime in   November-December   2024,  which was in a relatively 
advantageous position compared to the rebels, will be discussed. In parallel with internal 
factors, attention will be paid to the influence of external actors' activities involved in the 
conflict. The main part of the report will be devoted to a brief overview of al-Sharaa's 
biography, the reactions and attitudes of the international community towards the new 
transitional government of Syria. The internal challenges and threats that Syria faced after 
the overthrow of Bashar al-Assad's regime will be discussed. The report will focus in 
particular on the foreign policy vectors of the new president and his cabinet. In particular, 
what type of realpolitik is emerging in relation to both the neighborhood and regional key 
players (the USA, Israel, Russia, China, the EU countries, the Gulf monarchies, and Iran). 
The concluding part will analyze the new government's foreign policy debut, and a 
conclusion will be drawn on whether it makes sense for Georgia to work with al-Sharaa and 
his government regarding the withdrawal of recognition of the independence of Abkhazia 
and the Tskhinvali region. 
 
Simon Gureshidze is an Associate researcher at G. Tsereteli Institute of Oriental Studies, Ilia 
State University. 
simongureshidze@gmail.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



114 
 

თინათინ ქაროსანიძე 
 
ქალების როლის როლი გლობალურ ჯიჰადისტურ დაჯგუფებებში: 

ევოლუცია და თანამედროვე ტენდენციები 
 

ქალების როლი ტერორისტულ დაჯგუფებებში სულ უფრო მნიშვნელოვანი 
ხდება და ფართოვდება. თუ წინა საუკუნებში მათი მონაწილეობა უმეტესად პასიურ 
მხარდაჭერას და ლოჯისტიკაში ჩართულობას მოიცავდა, მე-20 საუკუნეში ქალები 
აქტიურ პოლიტიკურ და ძალადობრივ მოძრაობებში გამოჩნდნენ და შესაბამისად, 
ტერორისტულ დაჯგუფებებში არა მხოლოდ წევრებად, არამედ ლიდერებადაც 
მოგვევლინენ. ამის მაგალითია ლეილა ხალედი (პალესტინის სახალხო ფრონტი), 
ფუსაკო შიგენობუ (იაპონიის წითელი არმია), ულრიკე მაინჰოფი (გერმანიის 
წითელი ფრაქცია). ისინი არა მხოლოდ გავლენიანი წევრები, არამდე სიმბოლური 
ფიგურებიც გახდნენ.  

ქალების მიერ ძალადობრივი აქტების შესრულებამ ახალია ფომები მიიღო 
და ქალები წარმატებული „ბომბები“ გახდნენ. ამის ნათელი მაგალითია შრი 
ლანკაში მოქმედი ტერორისტული დაჯგუფება თამილ ეელამის გათავისუფლების 
ვეფხვების მეირ ქალების სუიციდურ ოპერაციებში გამოყენება. სწორედ ამ 
დაჯგუფების წევრმა გოგონამ, სახელად დჰანუმ, სუიციდურ ტერაქტი 
განახორციელა, რასაც ინდოეთის პრემირ-მინისტრი რაჯივ განდი ემსხვერპლა.   

21-ე საუკუნეში ჩეჩენი ქალების ე.წ. „შავი ქვრივების“ აქტიურობამ აჩვენა 
ჯიჰადისტურ დაჯგუფებებს, რომ ქალების როლი მხოლოდ დედის ან ცოლის 
როლით არ შემოიფარგლებოდა. შესაბამისად, ბევრმა დაჯგუფებამ, რომელიც 
მანამდე ქალების მხოლოდ მეორეხარისხოვან ფუნქციებს ანიჭებდა, გადახედა 
საკუთარ სტრატეგიას და დაიწყო მათი გაწევრიანება საკუთარ დაჯგუფებებში. 
მოხსენებაში განხილულია ის ჯიჰადისტური დაჯგუფებები (ალ-კაიდა, ბოკო 
ჰარამი, ალ-შაბაბი, ე.წ. ისლამური სახელმწიფო), რომელიც აერთიანებს საკუთარ 
რიგებში ქალებს და მათ სხვადასხვა დავალებისთვის იყენებს. ამ დაჯგუფებებში 
ქალების ბრიგადები და გაერთიანებები ჩამოყალიბდა, რომლებსაც სხვადსხვა 
ფუნქცია ქონდათ.  

ე.წ. ისლამურ სახელმწიფოში ჩამოყალიბებული „ალ-ხანსაას“ ბატალიონი 
მორალის დაცვის პილიციის ფუნქციით სარგებლობდ და აკონტროლებდა ქალების 
ქცევას საჯარო ადგილებში, ასევე ახალ წევრებს იწვევდა დაჯგუფებაში და 
ავრცელებდა ორგანიზაციის იდეოლოგიას.  2017 წლიდან დაჯგუფების წევრი 
ქალები სუიციდურ ოპერაციებშიც მონაწილოებდნენ.  

აფრიკაში მოქმედი ბოკო ჰარამის დაჯგუფებაც სუიციდური 
თავდასმხებისთვის იყენებდა ქალებს, რომლებიც სპეციალურ ბატალიონში არ 
ერთიანდებოდნენ, თუმცა აქტიურად იყვნენ ჩართულნი რეკრუტირების პროცესში.  

პროპაგანდის გამავრცელებლების ფუნქცია ქონდათ ქალებს ალ-კაიდას და 
ალ-შაბაბის დაჯგუფებებში. მათი ფუნქციები შედარებით შეზღუდული იყო სხვა 
ჯიჰადისტური დაჯგუფებების ქალების ფუნქციებისგან განსხვავებით.   



115 
 

ეს ევოლუცია ცხადყოფს, რომ ჯიჰადისტური დაჯგუფებების სტრატეგიები 
ადაპტირდება გარემოს შესაბამისად და ქალები ამ ახალი სტრატეგიების 
მნიშვნელოვანი ელემენტები გახდნენ, თუმცა სხვადასხვა დაჯგუფებაში მათი 
როლი კონტექსტზეა დამოკიდებული და შესაბამისად განსხვავებულია.  
 
თინათინ ქაროსანიძე არის თბილისის თავისუფალი უნივერსიტეტის პროფესორი 
და საერთაშორისო ურთიერთობათა სკოლის დეკანი 
t.karosanidze@freeuni.edu.ge 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



116 
 

Tinatin Karosanidze 
 

THE ROLE OF WOMEN IN THE GLOBAL JIHADIST ORGANIZATIONS: 
EVOLUTION AND MODERN TENDENCIES 

 
The role of women in terrorist organizations is becoming increasingly significant and 
expanding. When in previous centuries women participation was mostly limited to passive 
support and logistical involvement, in the XX century women began appearing in active 
political and violent movements, and thus emerged in terrorist groups not only as 
members, but also as leaders. Such examples are Leila Khaled (Popular Front for the 
Liberation of Palestine), Fusako Shigenobu (Japanese Red Army), and Ulrike Meinhof (Red 
Army Faction in Germany). They became not only influential members but also symbolic 
figures. 

Women’s participation in violent acts also took on new forms, and women became 
effective “human bombs”. A clear example is the use of women in suicide operations by 
the Tamil Tigers in Sri Lanka. A young female member of this group, named Dhanu, carried 
out the suicide attack that killed India’s Prime Minister Rajiv Gandhi. 

In the XXI century, the activity of Chechen women, known as “Black Widows”, 
demonstrated to jihadist groups that women’s roles could extend far beyond those of 
mothers or wives. Consequently, many groups that previously assigned women only 
secondary functions reassessed their strategies and began recruiting them more actively. 
This paper examines those jihadist organizations (al-Qaeda, Boko Haram, al-Shabaab, and 
ISIS) that integrate women into their ranks and employ them for various tasks. Women’s 
brigades and units were formed within these groups, each designated with specific 
functions.  

ISIS established the “al-Khansaa” battalion, which operated as a morality police unit. 
The main function of the Battalion was to monitor women’s behavior in public spaces, 
recruit new female members, and disseminate the organization’s ideology. Since 2017, 
members of the group have also taken part in suicide operations.   

Boko Haram, operating in Africa, likewise used women in suicide attacks. Although 
these women were not organized into a dedicated battalion, they were actively involved in 
recruitment processes. 

Women in al-Qaeda and al-Shabaab primarily served as propagandists, and their 
functions remained more limited compared to those in other jihadist groups. 

This evolution demonstrates that the strategies of jihadist organizations adapt to 
their environments, with women becoming important elements of these new approaches. 
However, their roles differ across groups depending on context and its organizational 
needs.  
 
Tinatin Karosanidze is a Professor at the Free University of Tbilisi and the Dean of the School 
of International Relations 
t.karosanidze@freeuni.edu.ge 



117 
 

გიორგი ომსარაშვილი,  
გიორგი ნარიმანიშვილი 
 

არაბი ჯიჰადისტების გავლენა ჩრდილოეთ კავკასიური  
ეროვნულ-განმათავისუფლებელი მოძრაობის  

რადიკალიზაციის პროცესზე (1995-2007წწ.) 
 

საბჭოთა კავშირის დაშლით გამოწვეულმა პოლიტიკური ტრანსფორმაციის 
პროცესმა სათანადო წინაპირობები შექმნა პოსტსაბჭოთა სივრცეში ეროვნული, 
მათ შორის რელიგიურად მოტივირებული მოძრაობების გაჩენისთვის. 1990-იან და 
2000-იან წლებში ჩრდილოეთ კავკასიური წინააღმდეგობის რადიკალიზაციის 
განმსაზღვრელი ერთ-ერთ მთავარ ფაქტორად სსრკ-ავღანეთის (1979-1989)  ომის 
ვეტერანი არაბული ქვეყნების მოქალაქე ჯიჰადისტები ე.წ.  „არაბი ავღანელები“ 
იქცნენ. ავღანეთის ომისას აბულაჰ აზამის და ოსამა ბინ ლადენის 
ხელმძღვანელობით ჩამოყალიბდა გლობალური ჯიჰადისტური ქსელი რომელიც 
შემდგომში ტრანსნაციონალური ტერორისტული ორგანიზაცია „ალ კაიდას“ 
იდეოლოგიური და ორგანიზაციული საფუძველი გახდა. ავღანეთიდან საბჭოთა 
ჯარების გაყვანის შემდეგ, აღნიშნული ქსელის შემადგენელი ჯიჰადისტური 
ჯგუფები ისლამური სამყაროს სხვადასხვა კონფლიქტურ ზონებში გამოჩნდნენ, 
სადაც რელიგიური და ეთნოპოლიტიკური ფაქტორები ერთმანეთს ერწყმოდა. 
1990-იანი წლების პირველ ნახევარში „არაბი ავღანელები“ ჩაერთნენ ტაჯიკეთში, 
ბოსნიაში, მთიან ყარაბაღში და 1995 წლიდან რუსეთ-ჩეჩნეთს პირველ ომში (1994-
1996), სადაც ეროვნულ-განმათავისუფლებელი ბრძოლის შემადგენელში 
თანდათან ძლიერდებოდა რელიგიური იდეოლოგია. არაბმა საველე მეთაურებმა 
განასაკუთრებით ამირ ხატაბმა, აბუ ალ-ვალიდმა, აბუ კუტაიბ ჯამალმა და სხვებმა 
- მნიშვნელოვანი როლი ითამაშეს ამ პროცესში, ისინი არა მხოლოდ სამხედრო 
ლიდერები, არამედ გლობალური ჯიჰადის კონცეფციის პოპულარიზატორებიც 
გახდნენ. ამირ ხატაბმა ჩეჩნეთში სასწავლო ცენტრი „კავკაზი“ დააარსა, რომელიც 
ფაქტობრივად „ჯიჰადის სკოლად“ იქცია, სადაც კავკასიის სხვადასხვა რეგიონიდან 
ათასობით მებრძოლი გაიწვრთნა. არაბი საველე მეთაურები რეკრუტებს 
საბრძოლო უნარებთან ერთად ჯიჰადისტურ იდეოლოგიურ პრინციპებსაც 
უყალიბებდნენ. იდეოლოგიური მომზადების ცენტრალურ იდეას ნაციონალიზმის 
უარყოფა, რელიგიური იდენტობის უპირატესობის წარმოჩენა და კავკასიის 
რეგიონში ჯიჰადიზმის პოპულარიზება წარმოადგენდა.  

ჩეჩნეთში მიმდინარე საომარი მოქმედებებისას ამირ ხატაბისა და მისი 
გარემოცვის მიერ შემუშავებულმა საინფორმაციო ომის სტრატეგიამ 
განსაკუთრებული მნიშვნელობა შეიძინა. აქტიურად მიმდინარეობდა არაბი და 
ჩეჩენი მებრძოლების მიერ რუსულ სამხედრო კოლონებზე განხორციელებული 
ერთობლივი წარმატებული ჩასაფრებებისა და დივერსიების, რუსი სამხედროების 
ტყვედ აყვანისა და მათ სიკვდილით დასჯის ვიდეოგადაღება. შემდგომში 
ვიდეომასალა დამოუკიდებელ რუსულ და უცხოურ მედია საშუალებებს 



118 
 

მიეწოდებოდა, რაც გამოიყენებოდა, როგორც საინფორმაციო და ფსიქოლოგიური 
ოპერაციების მიზნების ისე ჯიჰადისტური იდეოლოგიის პოპულარიზაციას და 
მხარდამჭერების მობილიზებისათვის. აღნიშნულმა, ჩრდილოეთ კავკასია 
გლობალური ჯიჰადისტური პროპაგანდის ერთ-ერთ ცენტრალურ წერტილად 
აქცია. არაბი მებრძოლები აქტიურ მონაწილეობას იღებდნენ 1996 წლის აგვისტოში 
ჩეჩნეთის რესპუბლიკის დედაქალაქ გროზნოში ჩატარებულ სამხედრო 
ოპერაციაში, სახელწოდებით „ჯიჰადი“. ქ. გროზნოს გათავისუფლებისათვის 
წარმოებულ ბრძოლებში მონაწილეობის შემდეგ, განსაკუთრებით პოპულარული 
გახდნენ არაბი ჯიჰადისტები და მათთან დაკავშირებული ჩეჩენი საველე 
მეთაურები მათი გამოცდილების, გავლენისა და ძლიერი ფინანსური პოზიციების 
გამო. ამასთანავე, ისლამისტებმა გააქტიურეს მოწოდებები შარიათის დამყარების 
და ჩეჩნეთის ისლამური სახელმწიფოს მოდელით მოწყობის შესახებ. 

1996-1999 წლებში, ჩეჩნეთის ფაქტობრივი დამოუკიდებლობის პერიოდში 
გაღრმავდა სოციალურ-პოლიტიკური და ეკონომიკური კრიზისი. პარალელურად 
გამწვავდა დაპირისპირება დამოუკიდებელი დემოკრატიული იჩქერიის 
მომხრეებსა და არაბი საველე მეთაურებისაგან მხარდაჭერილ ადგილობრივ 
ჯიჰადისტებს შორის. ჯიჰადისტები იჩქერიის პრეზიდენტ ასლან მასხადოვს 
სთხოვდნენ ჩეჩნეთის შარიათულ რესპუბლიკად გარდაქმნას და ცდილობდნენ 
კონფლიქტის ახალი კერების გაღვივებას ჩრდილოეთ კავკასიის რესპუბლიკების 
ტერიტორიაზე რასაც ერთიანი კავკასიური ისლამური სახელმწიფოს 
ჩამოყალიბების მცდელობით ხსნიდნენ.  

1999 წელს არაბი და კავკასიელი ჯიჰადისტების შეჭრა დაღესტნის 
რესპუბლიკაში რუსეთ-ჩეჩნეთის მეორე ომის დაწყების საფუძველი გახდა. ამ 
პერიოდში არაბმა საველე მეთაურებმა კავკასიის რეგიონში ჩამოაყალიბეს 
ლოგისტიკური ინფრასტრუქტურა, რომლის მეშვეობითაც ხორციელდებოდა 
სამობილიზაციო და ფინანსური რესურსების გადინება ახლო აღმოსავლეთის 
ქვეყნებიდან ჩრდილოეთ კავკასიის რესპუბლიკების მიმართულებით, მათ შორის 
სამხრეთ კავკასიის გავლით. შედეგად, საქართველოში და აზერბაიჯანში 
ტერორისტულმა ორგანიზაციებმა ჩამოაყალიბეს საკუთარი 
წარმომადგენლობები, რომლებსაც მათი ემისრები ხელმძღვანელობდნენ, რაც 
დიდ გავლენას ახდენდა ადგილობრივი მოსახლეობის რადიკალიზაციასა და 
მობილიზაციაზე. 

ჩეჩნეთის მეორე ომისას გააქტიურდა ეროვნულ-განმათავისუფლებელი 
რიტორიკის ჩანაცვლება ჯიჰადისტური დისკურსით. ამ პროცესმა კულმინაციას 
მიაღწია 2007 წელს, როდესაც ჯიჰადისტურ-ტერორისტული ორგანიზაცია 
„კავკასიის საამირო“ ჩამოყალიბდა. „კავკასიის საამიროს“ კონცეპტუალური და 
ორგანიზაციული სტრუქტურა მეტწილად ეფუძნებოდა გლობალური ჯიჰადისტური 
მოძრაობების მოდელს, რომლის ფორმირებაშიც მნიშვნელოვანი წვლილი 
სწორედ ალ-კაიდასთან დაკავშირებულმა არაბმა ემისრებმა შეიტანეს. 

ამგვარად, არაბი ჯიჰადისტების გავლენა ჩრდილოეთ კავკასიაში რამდენიმე 
მიმართულებით გამოიხატა: ფინანსური, სამობილიზაციოა, ლოგისტიკური, 
სამხედრო (წვრთნისა და ტაქტიკური მხარდაჭერის გზით), იდეოლოგიური 



119 
 

(გლობალური ჯიჰადისა და შარიათული სახელმწიფოს დოქტრინის დანერგვის 
გზით) და ინფორმაციული (მედია ქსელების, საინფორმაციო და სოციალური 
მედიის განვითარების გზით). ერთიანობაში ამ ფაქტორებმა რადიკალურად 
შეცვალა ჩრდილოეთ კავკასიის წინააღმდეგობის ბუნება, ეროვნულ-
განმათავისუფლებელი მოძრაობები გარდაიქმნა რელიგიურ-ექსტრემისტულ და 
შემდეგ უკვე ტერორისტულ ორგანიზაციად, რომელიც მჭიდროდ დაუკავშირდა 
ტრანსნაციონალურ ჯიჰადისტურ ქსელებს. 
 
გიორგი ომსარაშვილი არის ივ. ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო 
უნივერსიტეტის კავკასიოლოგიის სასწავლო-სამეცნიერო ინსტიტუტის 
დოქტორანტი  
giorgi.omsarashvili@tsu.ge  

გიორგი ნარიმანიშვილი არის თბილისის თავისუფალი უნივერსიტეტის 
პროფესორი 
g.narimanishvili@freeuni.edu.ge 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



120 
 

Giorgi Omsarashvili, 
Giorgi Narimanishvili 
 

THE INFLUENCE OF ARAB JIHADISTS ON THE RADICALIZATION OF THE NORTH 
CAUCASIAN NATIONAL LIBERATION MOVEMENT (1995 - 2007) 

 
The political transformation that followed the dissolution of the Soviet Union created 
fertile ground across the post-Soviet space for the emergence of national and religiously 
motivated movements. During the 1990s and 2000s, one of the key factors driving the 
radicalization of North Caucasian resistance was the presence of Arab jihadists - veterans 
of the Soviet-Afghan War (1979-1989), commonly known as the “Afghan Arabs”. 

During the Afghan War, under the leadership of Abdullah Azzam and Osama bin 
Laden, a global jihadist network took shape - one that would later evolve into the 
ideological and organizational foundation of the transnational terrorist organization al-
Qaeda. After the withdrawal of Soviet forces from Afghanistan, jihadist groups affiliated 
with this network appeared in various conflict zones across the Islamic world, where 
religious and ethno-political factors often overlapped. In the first half of the 1990s, the 
“Afghan Arabs” became involved in conflicts in Tajikistan, Bosnia, Nagorno-Karabakh, and, 
from 1995 onward, in the First Russian-Chechen War (1994-1996). Within the broader 
framework of the Chechen national liberation struggle, religious ideology began to gain 
increasing prominence. Arab field commanders - most notably Amir Khattab, Abu al-Walid, 
Abu Qutaib Jamal, among others - played a crucial role in this process. They emerged not 
only as military leaders but also as key propagators of the concept of global jihad. 

Amir Khattab established a training center known as “Kavkaz” in Chechnya, which 
effectively became a “school of jihad,” where thousands of fighters from various regions of 
the Caucasus received training. Beyond combat skills, the recruits were indoctrinated with 
jihadist ideological principles centered on the rejection of nationalism, the assertion of 
religious identity as a superior form of collective belonging, and the spread of jihadist 
ideology within the Caucasus region. 

During the military operations in Chechnya, the information warfare strategy 
developed by Amir Khattab and his close circle acquired particular significance. Arab and 
Chechen fighters actively recorded joint ambushes and sabotage attacks on Russian 
military convoys, as well as the capture and execution of Russian soldiers. These video 
materials were subsequently distributed to independent Russian and international media 
outlets and were used both as instruments of informational and psychological operations 
and as tools for the dissemination of jihadist ideology aimed at mobilizing supporters. This 
process transformed the North Caucasus into one of the focal points of global jihadist 
propaganda. 

Arab fighters also took an active part in the August 1996 military operation in Grozny, 
the capital of the Chechen Republic, codenamed “Jihad.” Following their participation in 
the operation to recapture Grozny, Arab jihadists and their affiliated Chechen field 
commanders gained considerable prominence due to their battlefield experience, growing 



121 
 

influence, and strong financial networks. At the same time, Islamist factions intensified 
their calls for the establishment of Sharia rule and the reorganization of Chechnya 
according to the model of an Islamic state. 

Between 1996 and 1999, during Chechnya’s de facto independence, the socio-
political and economic crisis deepened. Simultaneously, tensions escalated between 
supporters of the independent, democratic Republic of Ichkeria and local jihadists backed 
by Arab field commanders. The jihadists demanded that President Aslan Maskhadov 
transform Chechnya into a Sharia-based republic and sought to ignite new centers of 
conflict across other republics of the North Caucasus, framing these efforts as steps toward 
the creation of a unified Caucasian Islamic state. 

In 1999, the incursion of Arab and Caucasian jihadists into the Republic of Dagestan 
became a catalyst for the outbreak of the Second Russian-Chechen War. During this period, 
Arab field commanders established a logistical infrastructure across the Caucasus region, 
facilitating the flow of personnel and financial resources from Middle East countries to the 
North Caucasian republics, including through the South Caucasus. As a result, terrorist 
organizations established local branches in Georgia and Azerbaijan, led by their emissaries, 
which significantly influenced the radicalization and mobilization of the local population. 

During the Second Chechen War, nationalist and liberation-oriented rhetoric was 
increasingly replaced by jihadist discourse. This process culminated in 2007 with the 
formation of the jihadist-terrorist organization known as the Caucasus Emirate. The 
conceptual and organizational structure of the Caucasus Emirate largely mirrored the 
model of global jihadist movements, with Arab emissaries connected to al-Qaeda playing a 
key role in its establishment. 

Thus, the influence of Arab jihadists in the North Caucasus manifested across 
multiple dimensions: financial, mobilization, logistical, military (through training and 
tactical support), ideological (through the promotion of global jihad and Sharia 
governance), and informational (through the development of media networks and social 
media platforms). Collectively, these factors radically transformed the nature of resistance 
in the North Caucasus, turning national liberation movements into religious-extremist and 
then terrorist organizations closely integrated into transnational jihadist networks. 

 
Giorgi Omsarashvili is a PhD candidate at Ivane Javakhishvili Tbilisi State University, 
Institute of Caucasus Studies 
giorgi.omsarashvili@tsu.ge  

Giorgi Narimanishvili is a Professor at Free University of Tbilisi 
g.narimanishvili@freeuni.edu.ge 
 
 
 
 
 
 



122 
 

თამარ ღუღუნიშვილი 
 

პალესტინური მოძრაობა „ჰამასის“ 2023 წლის 7 ოქტომბრის 
ავანტიურიდან ირან-ისრაელის 2025 წლის ომამდე 

 
ისრაელზე პალესტინური მოძრაობის „ჰამასის“ 2023 წლის 7 ოქტომბრის 

თავდასხმისა და 2025 წლის ირან-ისრაელის ომს შორის პერიოდი ხასიათდებოდა 
ისრაელ-პალესტინის კონფლიქტის მკვეთრი რეგიონული ესკალაციით, რომელიც 
გადაიზარდა უფრო ფართო, კომპლექსურ და მრავალგანზომილებიან 
დაპირისპირებაში — ირანის მოკავშირე „წინაააღმდეგობის ღერძის“ 
ჩართულობით და საბოლოოდ, სახელმწიფოებს შორის პირდაპირი 
კონფრონტაციით. 

2023 წლის 7 ოქტომბერს, ირანის მოკავშირე პალესტინური „ჰამასის“ 
თავდასხმამ გარდამტეხი როლი ითამაშა ისრაელის სტრატეგიული დოქტრინის 
ცვლილებაში, რომელიც გულისხმობდა საფრთხეების შეკავებიდან ირანის 
„პროქსი ძალების“ აქტიურ დემონტაჟზე გადასვლას. 

ისრაელსა და „ჰამასს“ შორის დაწყებული მწვავე კონფრონტაციის შემდეგ, 
ისრაელმა შეიმუშავა ბევრად უფრო აგრესიული სტრატეგია ირანის წინააღმდეგ, 
მათ შორის სირიის დედაქალაქ დამასკოში „ისლამური რევოლუციის გუშაგთა 
კორპუსის“ („ირგკ“) ოფიცრებზე თავდასხმების გახშირებით, ასევე ოპერაციების 
გეოგრაფიული არეალის გაფართოებით. 2024 წლის 1 აპრილს ქ.დამასკოში ირანის 
დიპლომატიური შენობის განადგურებით და „ირგკ“-ს მაღალი რანგის ოფიცრების 
ლიკვიდაციით ისრაელმა ფაქტიურად დაიწყო პირდაპირი შეტევა ირანის 
სუვერენულ ტერიტორიაზე, რასაც მოჰყვა ირანის მხრიდან ასევე უპრეცენდენტო 
პასუხი ამავე წლის 13-14 აპრილს ისრაელზე საჰაერო-სარაკეტო იერიშის მიტანით. 

ვითარება კვლავ დაიძაბა 2024 წლის აგვისტოში ირანის პრეზიდენტის მასუდ 
ფეზეშქიანის ინაუგურაციის ცერემონიაზე „ჰამასის“ პოლიტიკური ლიდერის 
ესმაილ ჰანიეს და ლიბანში „ჰეზბოლას“ გავლენიანი სამხედრო მეთაურის ფუად 
შუქრის ლიკვიდაციით, რომელიც მოგვიანებით უკიდურესად გამწვავდა ლიბანში 
ჯერ ისრაელის დაზვერვიის სამსახურის „მოსადის“ მიერ წარმატებით 
განხორციელებული პეიჯერების ნოვატორული და დახვეწილი სპეცოპერაციით, 
ხოლო შემდგომ „ჰეზბოლას“ ლიდერის ჰასან ნასრალას ლიკვიდაციით, რამაც 
ირანი დააყენა გარდაუვალი საპასუხო რეაგირების აუცილებლობის წინაშე. 
შესაბამისად, ირანმა 2024 წლის 1 ოქტომბერს განახორციელა ისრაელზე რიგით 
მე-2 სარაკეტო იერიში, რასაც მოჰყვა ისრაელის პასუხი იმავე წლის 26 ოქტომბერს. 
პარალელურად, გააქტიურდნენ იემენში მოქმედი ირანის მიერ მხარდაჭერილი 
შიიტი ამბოხებულების მოძრაობა „ანსარ ალაჰი“ („ჰუსიტები“), რომელმაც 
საფრთხე შეუქმნა არა მხოლოდ ისრაელს, არამედ შეაფერხა საერთაშორისო 
საზღვაო მოძრაობა წითელ ზღვაში. 

ირანს ცალსახა სტრატეგიული მარცხი მოუტანა სირიაში ბაშარ ასადის 
რეჟიმის დამხობამ, რის შემდეგაც მას მოუწია სირიის ტერიტორიის დატოვება. 
„პროქსი ძალების“ დასუსტებისა და ბაშარ ასადის რეჟიმის დასრულების ფონზე, 



123 
 

ირანმა დაკარგა მნიშვნელოვანი სამოქმედო პლაცდარმი, რამაც კრიტიკულად 
შეამცირა რეგიონში თეირანის პოზიციები. ირანის სტრატეგიაში სირია 
წარმოადგენდა მნიშვნელოვან რგოლს, რომელიც უზრუნველყოფდა ირანის 
გავლენის შენარჩუნებას თეირანიდან ბეირუთამდე, ასევე სახმელეთო წვდომას 
ისრაელთან და ხმელთაშუა ზღვასთან. 

აშშ-ში ჯო ბაიდენის პრეზიდენტობის პირობებში, ფართო რეგიონალური 
კონფლიქტის პრევენციისაკენ მიმართული ვაშინგტონისა და მისი მოკავშირეების 
ძალისხმევა ისრაელს ურთულებდა ირანის წინააღმდეგ ფართომასშტაბიანი 
კამპანიისათვის შესაბამისი რესურსების მობილიზების შესაძლებლობას, თუმცა 
თეთრ სახლში დ.ტრამპის ადმინისტრაციის მოსვლის შემდეგ, ისრაელს მიეცა 
უფრო რადიკალურ ქმედებებზე გადასვლის შანსი, რაც 2025 წლის ივნისში ირანის 
წინააღმდეგ მასშტაბური სამხედრო კონფრონტაციით გაგრძელდა. 

დასუსტებული ირანი, რომელიც „ჰამასის“ მთავარ მხარდამჭერს 
წარმოადგენდა, საბოლოოდ, აღმოჩნდა ისრაელი-პალესტინის კონფლიქტის 
მოგვარების პროცესების მიღმა. მას მონაწილეობა არ მიუღია 2025 წლის 
სექტემბერ-ოქტომბერი ღაზას სამშვიდობო გეგმის განხილვის პროცესში, რაც 
მეტყველებდა თეირანის სტრატეგიული რესურსების გაფლანგვაზე. 

 
დასკვნა 

ისრაელის სამხედრო კამპანიამ მნიშვნელოვნად დაასუსტა ირანის 
მოკავშირე ლიბანური „ჰეზბოლას“ და პალესტინური „ჰამასის“ სტრატეგიული და 
ოპერატიული დონის სამხედრო-პოლიტიკური ხელმძღვანელობა და 
ფსიქოლოგიური დარტყმა მიაყენა რეგიონში ირანის მოკავშირე ძალებს. ამასთან, 
სერიოზული ზიანი მიადგა თეირანის რეპუტაციას, ბირთვულ და სამხედრო 
პოტენციალს. 

ისრაელის ქმედებებმა ირანს დაანახა სტრატეგიული შეკავების 
საშუალებების გაძლიერების საჭიროება. შესაბამისად, აღნიშნულმა ფაქტორმა 
თეირანს უბიძგა დაფიქრებულიყო ბირთვული დოქტრინის პოტენციურ 
ცვლილებაზე. 

საერთო ჯამში, ბოლო 3 წლის განმავლობაში ირანმა განიცადა 3 
მნიშვნელოვანი მარცხი — მოქალაქეების უკმაყოფილების ფონზე შიდა 
უსაფრთხოების სისტემაში ბზარების გაჩენის და ხელისუფლების ავტორიტეტის 
შელახვის, რეგიონში სახელმწიფო და არასახელმწიფო მოკავშირეების 
დაკარგვის/დასუსტებისა და ახლო აღმოსავლეთზე გავლენის შემცირების სახით. 
თითოეულმა მათგანმა იმოქმედა ირანის ხელისუფლების იდეოლოგიის 
ეფექტურობაზე და შეარყია რეგიონული პოზიციონირებისა და შემაკავებელი 
შესაძლებლობების საფუძველი.  
 
თამარ ღუღუნიშვილი არის ივ. ჯავახიშვილის სახ. თბილისის სახელმწიფო 
უნივერსიტეტის ჰუმანიტარულ მეცნიერებათა ფაკულტეტის დოქტორანტი 
tghughunishvili@gmail.com 
 



124 
 

Tamar Ghughunishvili 
 

FROM HAMAS’S GAMBLE ON OCTOBER 7, 2023,  
TO THE IRAN–ISRAEL WAR OF 2025 

 
The period between the October 7, 2023 Hamas assault on Israel and the outbreak of the 
Iran–Israel war in 2025 was characterized by a pronounced regional escalation of the 
Israeli–Palestinian conflict. What began as localized confrontation evolved into a broader, 
complex, and multidimensional regional crisis involving Iran’s “Axis of Resistance” and 
ultimately resulting in direct interstate confrontation. 

The October 7, 2023 attack—carried out by Hamas, widely regarded as an Iranian 
ally—played a decisive role in transforming Israel’s strategic doctrine. This shift entailed 
moving from a policy of deterrence to one aimed at actively dismantling Iran’s network of 
proxy forces. In the aftermath of the intensified Israel–Hamas hostilities, Israel adopted a 
considerably more assertive strategy toward Iran, which included increased strikes on 
Islamic Revolutionary Guard Corps (IRGC) officers in Damascus, as well as an expansion of 
its operational geography. 

On April 1, 2024, Israel targeted and destroyed Iran’s diplomatic compound in 
Damascus, killing several high-ranking IRGC commanders. This attack effectively 
constituted a direct strike on Iranian sovereign territory and prompted an unprecedented 
response from Tehran, which launched a large-scale air and missile attack against Israel on 
April 13–14. 

Tensions escalated further following the assassinations of Hamas political leader 
Ismail Haniyeh during the August 2024 inauguration of Iranian President Masoud 
Pezeshkian, as well as Hezbollah’s senior military commander in Lebanon, Fuad Shukr. The 
situation deteriorated even more after Mossad’s sophisticated “pager operation” in 
Lebanon and the subsequent assassination of Hezbollah Secretary-General Hassan 
Nasrallah, developments that compelled Iran to retaliate. Tehran launched a second missile 
attack on Israel on October 1, 2024, followed by an Israeli counterattack on October 26 of 
the same year. Simultaneously, the Iranian-backed Houthi movement (Ansar Allah) in 
Yemen intensified its activities, posing threats not only to Israel but also to international 
maritime traffic in the Red Sea. 

Iran experienced a significant strategic setback with the collapse of the Bashar al-
Assad regime in Syria, after which Iranian forces were compelled to withdraw from Syrian 
territory. This development critically undermined Tehran’s regional position, as Syria had 
served as a crucial operational corridor enabling Iranian influence from Tehran to Beirut 
and providing land access to Israel and the Mediterranean. 

During the Biden administration, U.S. and allied efforts to prevent a wider regional 
war constrained Israel’s ability to mobilize resources for a large-scale campaign against 
Iran. However, following the return of the Trump administration to power, Israel gained 
the political space to pursue more radical measures—culminating in a large-scale military 
confrontation with Iran in June 2025.  



125 
 

A significantly weakened Iran, long the principal supporter of Hamas, ultimately 
found itself excluded from the diplomatic process concerning the Israeli–Palestinian 
conflict. Tehran did not participate the process of discussing of the Gaza peace plan in 
September–October 2025, underscoring the extent of Iran’s strategic decline. 
 
Conclusion 
The Israeli military campaign significantly weakened the strategic and operational military-
political leadership of Iran’s allies—Lebanese Hezbollah and Palestinian Hamas—and 
delivered a substantial psychological blow to Iran’s affiliated forces across the region. It 
also inflicted serious damage on Tehran’s reputation as well as its nuclear and military 
capabilities. 
Israel’s actions underscored for Iran the urgent need to reinforce its strategic deterrence. 
Consequently, these developments prompted Tehran to consider potential adjustments to 
its nuclear doctrine. 
Overall, over the past three years, Iran has experienced three major setbacks: the 
emergence of fissures within its internal security apparatus and a decline in governmental 
authority amid public discontent; the loss or weakening of its state and non-state allies in 
the region; and a marked reduction in its influence in the Middle East. Each of these 
developments has impacted the effectiveness of the Iranian government’s ideological 
framework and undermined the foundation of its regional positioning and deterrence 
capabilities. 
 
Tamar Ghughunishvili is a PhD candidate at Ivane Javakhishvili Tbilisi State University, 
Faculty of Humanities 
tghughunishvili@gmail.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



126 
 

პრეზენტაცია 
‘სამხედრო ტყვეთა ბედი ბიზანტიაში (VIII-XVსს)’ 

შოთა რუსთაველის საქართველოს ეროვნული სამეცნიერო ფონდის 
მიერ დაფინანსებული პროექტის FR -23-3178 განხორციელების 

შუალედური შედეგები 
Presentation 

‘The Fate of the Prisoners of War in Byzantium (8th- 15th c.)’ 
The Interim Results of the Implementation of the Project supported by Shota 

Rustaveli National Scientific Foundation FR -23-3178 
 
 

 
 



127 
 

ნინო კვირიკაშვილი 
ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი 
 
სამხედრო ტყვეთა გაცვლასა და გამოსყიდვასთან დაკავშირებული 

საკითხები ატ-ტაბარის  „მოციქულთა და მეფეთა ისტორიის“ 
მიხედვით* 

 
ცნობილი ისტორიკოსი - ატ-ტაბარი (IX-X სს) თავის ვრცელ ისტორიულ 

ნაშრომში „მოციქულთა და მეფეთა ისტორია“  ( والملوك الرسل تار�ــــخ  ) გვაწვდის არაერთ 
საინტერესო და საყურადღებო ცნობას სამხედრო ტყვეთა შესახებ. მართალია, 
ავტორი თავის ქრონიკებში აღნიშნულ საკითხს  საგანგებო თავს, ან მსჯელობას არ 
უძღვნის, თუმცა უხვად გვიზიარებს მრავალფეროვან და საგულისხმო 
ინფორმაციას, რომელიც ბიზანტიის იმპერიასა და აბასიანთა სახალიფოში 
სამხედრო ტყვეთა ბედის გააზრებაში გვეხმარება.  

ატ-ტაბარის ნაშრომში სამხედრო ტყვეებთან დაკავშირებით ოთხი 
ძირითადი შემთხვევა შეგვიძლია გამოვყოთ: სამხედრო ტყვეთა: 1) დახოცვა 2) 
გადაცვლა, ან გამოსყიდვა 3) მონებად ქცევა 4) გათავისუფლება. 

აღნიშნული შემთხვევებიდან ატ-ტაბარი განსაკუთრებულ ყურადღებას 
უთმობს  სამხედრო ტყვეთა  გაცვლისა და გამოსყიდვის ( فداء) საკითხს. ავტორი 
რამდენიმე მასშტაბურ ტყვეთა გამოსყიდვაზე  მოგვითხრობს, რომელთა შორის 
აღსანიშნავია ბიზანტიელთა და არაბთა შორის 805, 808, 845, 860 და 896 წელს 
შემდგარი ტყვეთა გაცვლისა და გამოსყიდვის შემთხვევები.  

ატ-ტაბარი არა მხოლოდ გვაწვდის გათავისუფლებულ პირთა კონკრეტულ 
რაოდენობას (ცალკე აღნუსხავს მამაკაცებისა და ქალების ოდენობას, რიგ 
შემთხვევაში, ასახელებს გამოსყიდული ბავშვების რიცხვსაც), ისე დეტალურად 
აღგვიწერს საკმაოდ ხანგრძლივ პროცესს, რომელიც თითოეულ ტყვეთა გაცვლას 
უძღოდა წინ.  აღსანიშნავია ის ფაქტიც, რომ ატ-ტაბარი საგანგებოდ აღნუსხავს არა 
მხოლოდ მუსლიმების, არამედ გათავისუფლებული და გამოსყიდული ზიმიების 
რაოდენობასაც.  

როგორც ატ-ტაბარის მონათხრობზე დაყრდნობით შეგვიძლია ვიმსჯელოთ, 
ტყვეთა გაცვლა და გამოსყიდვა არ იყო ქაოტური და სპონტანური აქტი, რომელიც 
თუნდაც საშუალო საფეხურის სახელმწიფო მოხელის დონეზე იგეგმებოდა და 
ხორციელდებოდა; არამედ ეს იყო წინასწარ გათვლილი და შეთანხმებული 
მნიშვნელოვანი ღონისძიება, სადაც დეტალურად იყო განსაზღვრული როგორც 
ტყვეთა გაცვლის ადგილი და დრო, ისე პირობები და რაოდენობა. ყველაფერი 
თანხმდებოდა და იგეგმებოდა  უმაღლესი ხელისუფალის დონეზე, რომელიც ხშირ 
შემთხვევაში კონკრეტულ უფლებამოსილ პირს - თავის რწმუნებულს ავალებდა 

 
* კვლევა განხორციელდა შოთა რუსთაველის საქართველოს ეროვნული სამეცნიერო 
ფონდის მხარდაჭერით FR -23-3178 "სამხედრო ტყვეთა ბედი ბიზანტიაში (VIII-XVსს)" 
 



128 
 

მეორე მხარესთან ტყვეთა გაცვლისათვის მოლაპარაკებების გამართვას, პროცესის 
სათანადოდ წარმართვასა და დასრულებას.  

როგორც ბიზანტიის იმპერია, ისე სახალიფო თავს ვალდებულად თვლიდა, 
ეზრუნა ტყვედ ჩავარდნილი საკუთარი მოსახლეობის გათავისუფლებაზე  და 
ამისათვის დიდ სახელმწიფო რესურსს დებდა, როგორც მოსალაპარაკებლად 
დესპანების გაგზავნის, ისე გამოსასყიდის მატერიალური სახით გაღების 
თვალსაზრისით. სამხედრო ტყვე აღიქმებოდა, როგორც სახელმწიფოს აქტივი, 
რომლის გამოყენებაც სამომავლოდ სხვადასხვა თვალსაზრისით იყო 
შესაძლებელი. რაც უფრო მაღალი იყო სამხედრო ტყვის სტატუსი და რანგი, მით 
უფრო წონად მონაგარად ითვლებოდა ის.  

ატ-ტაბარის თანახმად, როგორც წესი, გაცვლა ხდებოდა ერთი-ერთზე, 
თუმცა, როცა ტყვეთა რაოდენობა თანაბარი არ იყო, საჭირო ხდებოდა თანხით 
გამოსყიდვა, ან დამატებითი მონების შეძენა და მათი შეთავაზება ტყვეების 
გამოსყიდვის სანაცვლოდ.   

მოხსენებაში განხილული იქნება ატ-ტაბარის მიერ თავის ისტორიულ 
ნაშრომში აღწერილი ყველა მასშტაბური ტყვეთა გაცვლის შემთხვევა და მასთან 
დაკავშირებული საყურადღებო საკითხები - რა თავისებურებები ახასიათებდა 
პროცესს და რა შეიძლებოდა გამხდარიყო პროცესის ჩაშლის, ან გადადების 
მიზეზი. რა ვადები სჭირდებოდა გაცვლის მომზადებასა და განხორციელებას და 
რა იყო თითოეული მხარის ინტერესი  ტყვეთა გაცვლის პროცესის დროს.  
 
 
 
 
 
Nino Kvirikashvili 
Iv. Javakhishvili Tbilisi State University 
 

ISSUES RELATED TO THE EXCHANGE AND RANSOM OF PRISONERS OF WAR 
ACCORDING TO AL-TABARI'S "HISTORY OF THE PROPHETS AND KINGS"* 

 
The acclaimed historian al-Tabari (9th–10th centuries) provides numerous interesting and 
noteworthy accounts of prisoners of war in his massive historical work - "History of the 
Prophets and Kings" ( والملوك الرسل  تار�ــــخ ). Despite the fact that the author neither dedicates 
a designated chapter nor gives a particular evaluation of this matter, still the diverse and 
substantial information presented in the text enables a comprehensive understanding of 
the fate of prisoners of war in both the Byzantine Empire and the Abbasid Caliphate. 

Al-Tabari's work identifies four main ways in which prisoners of war were treated: 1) 
killing, 2) exchange or ransom, 3) enslavement, and 4) release. 

 
* This work was supported by Shota Rustaveli National Science Foundation of Georgia (SRNSFG) FR 
-23-3178 “The Fate of the Prisoners of War in Byzantium (8th- 15th c.)”. 



129 
 

From all these cases in al-Tabari’s work, particular attention is given to the case of 
the exchange and ransom (فداء) of war prisoners. The author focuses on several large-scale 
ransoms of captives, from which prisoner exchanges and ransoms between the Byzantines 
and the Arabs in 805, 808, 845, 860, and 896 are of noteworthy significance. 

Al-Tabari not only records the precise number of persons released (differentiating 
between men and women and, in some cases, specifying the number of children ransomed) 
but also describes in detail the rather lengthy process that preceded each exchange. It is 
also noteworthy that al-Tabari not only gives a detailed account of released Muslims, but 
also specifies the number of ransomed dhimmis. 

As we can judge from the account of al-Tabari, the exchange and ransom of prisoners 
was not a chaotic and spontaneous act, to be planned and carried out by the middle-level 
state official; rather, it was an agreed upon event of great significance, where both the 
place and the time of the exchange, as well as the conditions and the number of prisoners, 
were precisely pre-determined.  

All arrangements were made at the highest level of authority, and through in most 
cases by the appointed designated representative for the negotiations to be conducted 
with the other side, ensuring that the exchange of prisoners was carried out properly and 
in a due course. 

Both the Byzantine Empire and the Caliphate viewed themselves obliged to ensure 
the release of their captives, devoting considerable state resources to this end, both in 
terms of sending envoys to negotiate and paying ransoms in a material form. A prisoner of 
war was perceived as an asset for the state, to be used in diverse ways in the days to come. 
Higher social status of a war prisoner was adding value to him during the exchange. 

According to al-Tabari, the exchange was usually man-for-man, however, when the 
number of captives was unequal, it became necessary to provide ransom payments or to 
acquire additional slaves to offer in exchange for the release of the captives. 

The report will touch upon all the large-scale prisoner exchanges and relevant 
matters described by al-Tabari in his historical work.  Particular attention will be given to 
the features that characterized the exchange process, and factors that might have caused 
its disruption or postponement. The report will also evaluate the timeframes that were 
required to prepare and execute the exchange, hand in hand with the respective interests 
of each party involved in the prisoner exchange.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



130 
 

ელისო ელიზბარაშვილი 
გ.წერეთლის აღმოსავლეთმცოდნეობის ინსტიტუტი, 
ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტი 
 

ტყვეობის სტრატეგიული და ეთიკური პარადიგმები ბიზანტიურ 
სამხედრო ტრაქტატებში* 

 
VI–XI საუკუნეების ბიზანტიური სამხედრო ტრაქტატები წარმოადგენს არა 

მხოლოდ პრაქტიკულ სახელმძღვანელოებს, არამედ იმპერიული პოლიტიკური 
აზროვნებისა და სამხედრო ეთიკის ძირითადი პრინციპების დამაფუძნებელ 
ტექსტებს. მავრიკიოსის Stratigikon ლეონ VI-ის Taktika, ნიკიფორე II ფოკას De 
velitatione და Praecepta militaria, კონსტანტინე პორფიროგენეტის სამი სამხედრო 
ტრაქტატი, ნიკიფორე ურანოსისა თხზულება, და კიდევ ანონიმი ავტორის სამი 
სამხედრო სახელმძღვანელო აყალიბებს თანმიმდევრულ სტრატეგიულ ხედვას, 
სადაც პრაქტიკული გამოცდილება, დისციპლინა, ფსიქოლოგიური ზემოქმედება 
და ქრისტიანული ეთიკა ერთმანეთშია გადაჯაჭვული.  

ამ ტექსტებში სამხედრო ტყვეთა მიმართ დამოკიდებულება ფორმირდება 
სამი ურთიერთდაკავშირებული მიდგომით, როგორიცაა პრაგმატული, ეთიკური და 
დიპლომატიური. პრაგმატული მიდგომის მიხედვით ტყვე განიხილება როგორც 
რესურსი, რაც განისაზღვრება მისი მდგომარეობის, სტატუსისა და სარგებლის 
შეფასებით. მავრიკიოსის Stratigikon-ი განსაკუთრებულ ყურადღებას უთმობს 
ფსიქოლოგიური ომის ხერხებს: ძლიერი ტყვეები ჯარს არ უნდა ეჩვენოს, ხოლო 
სუსტი და დაჩანაგებული — პირიქით, საჯაროდ უნდა წარმოჩინდეს ჯარის 
მორალური გაძლიერებისთვის. მავრიკიოსი ასევე აღნიშნავს, რომ, რამდენადაც 
ტყვეები მნიშვნელოვანი ინფორმაციის მატარებლები იყვნენ, მათი დაკითხვა 
უშუალოდ სარდალს ევალებოდა. პრაგმატიკა მოიცავდა უკიდურეს ზომებსაც, 
როგორიც იყო ტყვეთა გამოყენება „ცოცხალ ფარად“ ან საკვებისა და სასმელის 
უვნებლობის შესამოწმებლად, რაც აჩვენებს, რომ გადარჩენისა და ეფექტურობის 
სურვილი ეთიკურ ნორმებზე უპირატესი იყო.  

თუმცა ტრაქტატებში ჩანს ეთიკური ნიუანსებიც - ლეონ VI წერს, რომ ქალაქის 
დანებების შემდეგ დატყვევებულებისადმი კეთილგანწყობილმა, სამართლიანმა 
მოპყრობამ შეიძლება მომავალში პოლიტიკური ერთგულება უზრუნველყოს. ასე 
ყალიბდებოდა „ეთიკური პრაგმატიზმი“, ანუ წყალობა სტრატეგიულად 
ხელსაყრელ პირობებში. იმავე ტრაქტატისთვის ტყვეთა საჯარო სიკვდილით 
დასჯაც დაშვებულია, თუ ამისი „აუცილებლობა“ არსებობს, რაც კიდევ ერთხელ 
ადასტურებს, რომ პრაქტიკული საჭიროებები ზოგჯერ ეთიკური შეზღუდვების 
გადალახვასაც ამართლებს. 

სამხედრო ტყვეების უმნიშვნელოვანესი ფუნქცია იყო მათი პოლიტიკური 
ზეწოლის მიზნით გამოყენება. მავრიკიოსის Stratigikon-ში ალყაშემორტყმული 

 
* კვლევა განხორციელდა შოთა რუსთაველის საქართველოს ეროვნული სამეცნიერო 
ფონდის მხარდაჭერით FR -23-3178 "სამხედრო ტყვეთა ბედი ბიზანტიაში (VIII-XVსს)" 



131 
 

ქალაქის დანებების იძულების ერთ-ერთ ხერხად დასახელებულია ისრებზე 
მიბმული გზავნილების გაგზავნა, სადაც თავისუფლება და ხელშეუხებლობაა 
დაპირებული. ხოლო ამ ეფექტის გასაძლიერებლად სამხედრო ტრაქტატი იძლევა 
რჩევას უკვე აყვანილი ტყვეების ქალაქის მაცხოვრებელთა თვალწინ 
გათავისუფლების შესახებ. ეს პრაქტიკა აერთიანებდა ფსიქოლოგიურ ზეწოლას, 
მოჩვენებით წყალობასა და რესურსების ეკონომიას: მისი მიზანი იყო 
კაპიტულაციის მიღწევა ძვირადღირებული და სარისკო სრულმასშტაბიანი 
შტურმის გარეშე. 

  ამგვარად, ბიზანტიური სამხედრო ტრაქტატები ცხადყოფს, რომ ტყვეთა 
მიმართ დამოკიდებულება ერთიან ჰუმანურ ან სასტიკ მოდელს კი არ 
ექვემდებარებოდა, არამედ იმპერიის ფართო სტრატეგიულ ლოგიკაში ჯდებოდა. 
როგორც ბიზანტინისტები თანხმდებიან, ბიზანტია მრავალ საუკუნეებს გადაურჩა 
არა მუდმივი სამხედრო გამარჯვებების, არამედ დიპლომატიის, დახვეწილი 
სადაზვერვო სისტემისა და შეზღუდული რესურსების ეფექტიანი გამოყენების 
ხარჯზე. ტყვეები ამ კონტექსტში ერთდროულად წარმოადგენდნენ რესურსს, 
პოლიტიკური ზეწოლის იარაღსა და ეთიკურ საზომს. საბოლოოდ, ტყვეთა მიმართ 
ქცევა განპირობებული იყო იმპერიის უმთავრესი სტრატეგიით, რაც გულისხმობდა 
ძალის ეკონომიურ გამოყენებას, მოლაპარაკებებისთვის სივრცის დატოვებას, 
მოწინააღმდეგის დემორალიზაციასა და მისი გადაბირების შესაძლებლობას. 
 
 
 
 
Eliso Elizbarashvili 
G.Tsereteli Institute of Oriental Studies, 
Ilia State University 
 

STRATEGIC AND ETHICAL PARADIGMS OF CAPTIVITY IN  
BYZANTINE MILITARY TREATISES 

 
Byzantine military treatises of the 6th–11th centuries are not merely practical handbooks 
but foundational texts that articulate the core principles of imperial political thought and 
military ethics. The Stratigikon of Maurice, the Taktika of Leo VI, the De velitatione and 
Praecepta militaria attributed to Nikephoros II Phokas, the three military treatises ascribed 
to Constantine Porphyrogenitus, the work of Nikephoros Ouranos, and three additional 
manuals by an anonymous author together construct a coherent strategic vision in which 
practical experience, discipline, psychological warfare, and Christian ethics are closely 
intertwined. 

In these texts, attitudes toward prisoners of war are shaped by three interrelated 
approaches: pragmatic, ethical, and diplomatic. From a pragmatic perspective, a prisoner 
is regarded as an operational resource, evaluated according to his condition, status, and 
potential usefulness. Maurice’s Stratigikon pays particular attention to methods of 



132 
 

psychological warfare: strong prisoners should not be shown to the troops, whereas weak 
and exhausted ones should, on the contrary, be displayed publicly in order to bolster the 
army’s morale. Maurice also emphasizes that, since prisoners often possessed valuable 
information, their interrogation was the direct responsibility of the commander. Pragmatic 
considerations could also involve extreme measures, such as using prisoners as “human 
shields” or for testing the safety of provisions—practices that reveal how the imperative of 
survival and operational effectiveness could override ethical constraints. 

However, ethical nuances are also evident in these treatises. Leo VI writes that 
benevolent and fair treatment of prisoners following a city’s surrender could secure their 
future political loyalty. In this way, a form of “ethical pragmatism” emerges—mercy 
extended under strategically advantageous conditions. At the same time, the treatise 
permits the public execution of prisoners when “necessity” demands it, underscoring once 
again that practical considerations could at times justify the transgression of ethical norms. 

The most significant function of prisoners of war was their use as instruments of 
political pressure. In Maurice’s Strategikon, one method for compelling the surrender of a 
besieged city is to send messages tied to arrows, promising freedom and inviolability. To 
reinforce this effect, the treatise further recommends releasing already captured prisoners 
in full view of the city’s inhabitants. This practice combined psychological pressure, 
ostensible mercy, and the conservation of resources; its purpose was to secure capitulation 
without resorting to a costly and dangerous full-scale assault. 

Thus, Byzantine military treatises demonstrate that the treatment of prisoners did 
not follow a single, uniformly humane or cruel model, but instead conformed to the 
empire’s broader strategic logic. As Byzantinists generally agree, Byzantium endured for 
many centuries not through constant military victories but through diplomacy, a 
sophisticated intelligence apparatus, and the efficient use of limited resources. Within this 
framework, prisoners functioned simultaneously as an operational resource, a tool of 
political pressure, and an ethical measure. Ultimately, the treatment of prisoners was 
determined by the empire’s overarching strategy—one that relied on the economical use 
of force, the maintenance of space for negotiation, the demoralization of the enemy, and 
the possibility of incorporating opponents into Byzantine service. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



133 
 

გიორგი სანიკიძე, ირინე ნაჭყებია, მარინა ალექსიძე, 
თამთა ბოკუჩავა, ქეთევან ოთარაშვილი 

შოთა რუსთაველის ეროვნული სამეცნიერო ფონდის მიერ 
დაფინანსებული პროექტის (# FR- 21-8081) 

"თბილისის ეთნორელიგიური მოზაიკა“ (1801-1921)" 
ფარგლებში გამოცემული ნაშრომის პრეზენტაცია 

George Sanikidze, Irine, Irine Natchkebia, Marina Alexidze, 
Tamta Bocuchava, Ketevan Otarashvili 

Presentation of the book published in the frame of the project 
‘Ethnoreligious Mosaics of Tbilisi (1801-1921)’ 

supported by Shota Rustaveli National Scientific Foundation 
(# FR- 21-8081) 

 

 


